
 

ان
ي�  م� ر� 
ك
�
ب� ال ر� ة�  ح� يد� 
ق  ع�

ب�  ه� ذ� � 
�
ل� ب�ال

و� ق�
�
 ب�ابُ ال

 
[10] 

DE GELOOFSLEER VAN  
ḤARB AL-KIRMĀNIYY 

‘HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER’ 
UIT MASĀʾIL ḤARB AL-KIRMĀNIYY 

 
 

Al-ʾImām Ḥarb ibn Ismāʿīl ibn Khalaf al-Kirmāniyy 

280 NH   

– de student van al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal – 

 

 

Vertaling: 

Abū Khuzaymah Rashīd ibn ʿAbd as-Salām ibn al-Ḥusayn  
al-Būʿbīdiyy al-Ḥarrīshiyy al-Maṭālsiyy 




 

Deze verhandeling komt uit het boek ‘De Geloofsleer van Ahl as-Sunnah: Een selectie authentieke 

verhandelingen van de Salaf & de klassieke Imams’ (Islamhuys, $%$&). Zie de laatste pagina in 

deze PDF voor een lijst van alle verhandelingen in het boek. Klik hier om het boek te bestellen in 

de webwinkel.  



197 10.1  BIOGRAFIE VAN AL-ʾIMĀM ḤARB AL-KIRMĀNIYY 

 

 

10.1  BIOGRAFIE VAN AL-ʾIMĀM ḤARB AL-KIRMĀNIYY (280 NH)  

De edele Imām, ḥadīthwetenschapper en wetgeleerde: Abū Muḥammad Ḥarb ibn 

Ismāʿīl ibn Khalaf al-Ḥanẓaliyy al-Kirmāniyy, de student van al-ʾImām Aḥmad. ‘Al-

Kirmāniyy’ is een toeschrijving aan een plek in Naysābūr genaamd Murabbaʿat al-

Kirmāniyyah, waar hij woonde. Hij werd geboren rond het jaar 190 NH en groeide 

op in een periode waarin een enorme bloei van de Islamitische wetenschappen 

plaatsvond. Hij reisde omwille van het opdoen van kennis naar Irak, ash-Shām en 

al-Ḥijāz, leverde over van meer dan zeshonderd geleerden en blonk uit als een van 

de bekendste geleerden van zijn tijd.  

Al-ʾImām Ḥarb stond bekend als dé geleerde van de regio Kirmān, de rafīq 

(metgezel) van al-ʾImām Abū Ḥātim (277 NH) en een van de meest vooraanstaande 

studenten van al-ʾImām Aḥmad (241 NH) en al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah (238 NH), 

wiens uitspraken en vraagstukken hij overleverde in zijn werk Masāʾil Ḥarb al-

Kirmāniyy ʿ an Aḥmad wa Isḥāq (De Vraagstukken van Ḥarb al-Kirmāniyy, overgele-

verd van Aḥmad en Isḥāq).  

In ditzelfde werk – Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy – nam hij tevens een hoofdstuk 

op waarin hij de geloofsleer overleverde waar consensus over is onder de geleer-

den, en specifiek ook de geleerden bij wie hij gestudeerd had. Dat hoofdstuk is de 

verhandeling over de geloofsleer die in dit deel gepresenteerd wordt (zie 10.2 In-

troductie tot de verhandeling). Zijn werk Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy wordt be-

schouwd als een van de belangrijkste werken binnen de Ḥanbalitische wetschool, 

vanwege de vele uitspraken van al-ʾImām Aḥmad die erin overgeleverd zijn. 

Na een leven vol kennis, studie en wetenschap, overleed al-ʾImām Ḥarb al-

Kirmāniyy op ongeveer 90-jarige leeftijd, in het jaar 280 NH.[1] 

 

 

[1] Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (p. 10) van al-Kirmāniyy, red. ʿĀdil Āl Ḥamdān; Ijmāʿ as-Salaf 
fī'l-Iʿtiqād (p. 17-18) van al-Kirmāniyy, red. az-Zaʿtariyy; Masāʾil Ḥarb min Kitāb an-Nikāḥ ilā 
Ākhir al-Kitāb (p. 26-30) van al-Kirmāniyy, red. Fāyiz Ḥābis. 



198  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

Zijn leraren 

Zoals reeds vermeld is, leverde hij over van meer dan zeshonderd geleerden, waar-

van een aantal behoorden tot de Atbāʿ at-Tābiʿīn[1]. Een aantal van de grote Imāms 

van Ahl as-Sunnah bij wie hij gestudeerd had waren: Abū'l-Walīd aṭ-Ṭayālisiyy 

(227 NH), Abū Bakr al-Ḥumaydiyy (219 NH), Sulaymān ibn Ḥarb (224 NH), Abū 

ʿUbayd al-Qāsim ibn Sallām (224 NH), Saʿīd ibn Manṣūr (227 NH), ʿAliyy ibn al-

Madīniyy (234 NH), Isḥāq ibn Rāhūyah (238 NH), Abū Thawr (240 NH), Aḥmad ibn 

Ḥanbal (241 NH), Muḥammad ibn Yaḥyā adh-Dhuhliyy (257 NH), Abū Dāwūd (275 

NH), Yaʿqūb ibn Sufyān al-Fasawiyy (277 NH), Abū Ḥātim ar-Rāziyy (277 NH), Abū 

Zurʿah ad-Dimashqiyy (281 NH) en vele anderen.[2] 

Zijn studenten 

Tot zijn studenten behoren onder andere: Abū Bakr al-Marrūdhiyy (275 NH), Abū 

Ḥātim ar-Rāziyy, Abū Bakr al-Khallāl[3] (311 NH), Abū Muḥammad Ibn Abī Ḥātim 

ar-Rāziyy (327 NH), al-Qāsim ibn Muḥammad al-Kirmāniyy, ʿĪsā ibn Muḥammad 

ibn Saʿīd, ʿAbdullāh ibn Isḥāq an-Nāhawandiyy, ʿAbdullāh ibn Yaʿqūb al-Kirmāniyy 

en Abū'l-Qāsim al-Khiraqiyy[4] (334 NH).[5] 

Zijn wetenschappelijke positie 

Al-ʾImām Abū Zurʿah ad-Dimashqiyy zei: “Van onder de nobele mannen kwamen 

twee mannen naar ons toe (voor kennis): Yaʿqūb ibn Sufyān (al-Fasawiyy), wiens 

gelijke de inwoners van Irak nooit hebben gezien, en de tweede is Ḥarb ibn Ismāʿīl, 

en hij behoort tot degenen die [overleveringen] van mij aangehoord en opgeschre-

ven hebben.”[6]  

 

[1]  Atbāʿ at-Tābiʿīn: de generatie na de Tābiʿīn. 

[2] Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (p. 10-11) van al-Kirmāniyy, red. ʿĀdil Āl Ḥamdān; Masāʾil 
Ḥarb min Kitāb an-Nikāḥ ilā Ākhir al-Kitāb (p. 29-30) van al-Kirmāniyy, red. Fāyiz Ḥābis. 

[3] De auteur van Mukhtaṣar al-Khiraqiyy, een van de bekendste wetenschappelijke teksten binnen 
de Ḥanbalitische wetsschool. Het werk werd later o.a. uitgelegd door Ibn Qudāmah al-Maqdisiyy 
in zijn welbekende encyclopedie over de wetsleer: al-Mughnī Sharḥ Mukhtaṣar al-Khiraqiyy. 

[4] De auteur van het boek genaamd Kitāb as-Sunnah, dat bekend staat als een van de belangrijkste 
verzamelwerken van de uitspraken, brieven en fatwa’s van al-ʾImām Aḥmad over zowel de geloofs-
leer als de wetsleer. Het is dan ook een van de hoofdwerken binnen de Ḥanbalitische wetsschool. 

[5] Zie o.a. Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (p. 11) van al-Kirmāniyy, red. ʿĀdil Āl Ḥamdān; Ijmāʿ 
as-Salaf fī'l-Iʿtiqād (p. 19-20) van al-Kirmāniyy, red. az-Zaʿtariyy. 

[6] Tadhkirat al-Ḥuffāẓ (2/582) van adh-Dhahabiyy. 



199 10.1  BIOGRAFIE VAN AL-ʾIMĀM ḤARB AL-KIRMĀNIYY 

Al-ʾImām Ibn Abī Ḥātim zei: “Abū Muḥammad (Ḥarb) was de metgezel van mijn 

vader (Abū Ḥātim) in ash-Shām (de Levant). In Damascus hoorde mijn vader over-

leveringen van hem aan en schreef deze op.” [1] Al-ʾImām Abū Bakr al-Khallāl (311 

NH) zei over hem: “Hij was een eervolle man. Abū Bakr al-Marrūdhiyy spoorde mij 

aan om naar hem toe te gaan (voor kennis).”[2] Ibn Abī Yaʿlā (526 NH) zei: “Ḥarb was 

de wetgeleerde (faqīh) van de regio en de machthebber had hem aangesteld als ver-

antwoordelijke over de rechtsspraak en andere zaken in de regio.”[3]  

Adh-Dhahabiyy zei: “De Imām en grootgeleerde: Abū Muḥammad Ḥarb ibn 

Ismāʿīl al-Kirmāniyy, de wetgeleerde en student van Aḥmad ibn Ḥanbal.”[4] Elders 

zei adh-Dhahabiyy: “Ḥarb behoorde tot de verzamelvaten van kennis. Hij nam 

kennis van Aḥmad en Isḥāq en was de hoofdgeleerde van Kirmān in zijn tijd. Hij 

wordt in een adem genoemd met al-ʾAthram en al-Marrūdhiyy[5 ], en al-Khallāl 

reisde naar hem toe en leverde veel kennis van hem over.”[6] 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah zei: “De bekende Masāʾil (Vraagstukken) van Ḥarb 

die hij overleverde van Aḥmad, Isḥāq en anderen en waarin hij tevens overleve-

ringen van de Profeet , de metgezellen en anderen vermeldde [...] Het is een uit-

gebreid werk. Hij schreef het op dezelfde manier als al-Muwaṭṭaʾ (van Mālik) en 

dergelijke schrijfwerken.”[ 7 ] De bekende Ḥanbalitische wetgeleerde ʿAliyy ibn 

Sulaymān al-Mirdāwiyy (885 NH) zei: “Ḥarb behoort tot de grote Imāms onder de 

metgezellen van Aḥmad.”  

Al-ʾImām Ibn al-Qayyim zei: “Ḥarb al-Kirmāniyy is de metgezel van Aḥmad 

en Isḥāq en leverde belangrijke vraagstukken van hen over.”[8] Elders zei Ibn al-

Qayyim: “Ḥarb is de metgezel van Aḥmad en Isḥāq en leverde belangrijke vraag-

stukken van hen over. Ook nam hij van Saʿīd ibn Manṣūr, ʿAbdullāh ibn az-Zubayr 

al-Ḥumaydiyy en andere geleerden van deze generatie.”[9]  

 

[1] Al-Jarḥ wa't-Taʿdīl (3/253) van Ibn Abī Ḥātim. 

[2] Ṭabaqāt al-Ḥanābilah (1/388) van Ibn Abī Yaʿlā. 

[3] Ṭabaqāt al-Ḥanābilah (1/389) van Ibn Abī Yaʿlā. 

[4] Siyar Aʿlām an-Nubalāʾ (13/244-245) van adh-Dhahabiyy. 

[5] Twee hoofdstudenten van al-ʾImām Aḥmad. 

[6] Al-ʿUluww li'l-ʿAliyy al-Ghaffār (2/1179) van adh-Dhahabiyy. 

[7] Darʾ Taʿāruḍ al-ʿAql wa'n-Naql (2/22) van Ibn Taymiyyah. 

[8] Ijtimāʿ al-Juyūsh al-ʾIslāmiyyah (p. 352) van Ibn al-Qayyim. 

[9] Ḥādī al-ʾArwāḥ (2/827) van Ibn al-Qayyim. 



200  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

Tevens zei al-ʾImām Ibn al-Qayyim in zijn Nūniyyah-gedicht:  

█  En kijk naar Ḥarb en de consensus (ijmāʿ) 

die hij overgeleverd heeft. 

 █  Voor Allāh zijn de goede daden die hij 

verrichtte – de jongeman uit Kirmān.”[1]
 

█   ¢ �S �� ���� �G	� �- �i �
 �� ��	� �
����� �-  

      █   	K� �8 �
	B ¢�L�O �� 	8 �£ 9+ �C 	 � 	� 

Zijn schrijfwerken 

Al-ʾImām Ḥarb al-Kirmāniyy schreef de volgende werken: 

 Kitāb as-Sunnah wa'l-Jamāʿah – dit werk is helaas verloren gegaan; 

 Kitāb al-Masāʾil – waarin hij de vraag- en antwoordsessies overleverde die 

hij hield met al-ʾImām Aḥmad en al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah.[2] 

Dit laatste werk is het boek waaruit de verhandeling is genomen die in dit 

deel gepresenteerd wordt. Hierover meer in het volgende hoofdstuk.  █ 

 

[1] Al-Kāfiyah ash-Shāfiyah (p. 116) van Ibn al-Qayyim.  

[2] Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (p. 11-14) van al-Kirmāniyy, red. ʿĀdil Āl Ḥamdān. 



201 10.2  INTRODUCTIE TOT DE VERHANDELING 
 

 

 

10.2  INTRODUCTIE TOT DE VERHANDELING 

Een korte beschrijving 

Deze verhandeling, die bekend staat als ʿAqīdat Ḥarb al-Kirmāniyy (De Geloofsleer 

van Ḥarb al-Kirmāniyy), is oorspronkelijk een hoofdstuk uit het boek Masāʾil Ḥarb 

al-Kirmāniyy (De Vraagstukken van Ḥarb al-Kirmāniyy); in dit boek legde de au-

teur zijn vraag- en antwoordsessies vast met zijn twee leraren al-ʾImām Aḥmad en 

al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah, naast overleveringen van de Profeet , de met-gezel-

len en anderen van de Salaf. Daarnaast wijdde hij een hoofdstuk aan de ge-loofsleer 

van Ahl as-Sunnah, onder de titel: Bāb al-Qawl bi'l-Madh·hab, wat zich ver-taalt als: 

Hoofdstuk: Het Standpunt over de Geloofsleer; hierbij wordt dus met madh·hab bedoeld: 

de geloofsleer of de methodiek in de geloofsleer. 

Na het tijdperk van de auteur hebben meerdere geleerden dit hoofdstuk als 

een losstaande verhandeling geciteerd en kwam het bekend te staan als ʿAqīdat Ḥarb 

al-Kirmāniyy of Iʿtiqād Ḥarb al-Kirmāniyy[1] (De Geloofsleer van Ḥarb al-Kirmāniyy). 

Het werk is in de moderne tijd tevens gepubliceerd onder de namen Muʿtaqad Ahl 

as-Sunnah wa'l-Jamāʿah (De Geloofsleer van Ahl as-Sunnah wal-Jamāʿah), ʿAqīdat 

Ahl as-Sunnah (De Geloofsleer van Ahl as-Sunnah) en Ijmāʿ as-Salaf fī'l-Iʿtiqād (De 

Consensus van de Salaf in de Geloofsleer), zoals verderop aan bod zal komen. 

De geleerden hechtten veel belang aan deze verhandeling[2], en wel om de vol-

gende redenen: 

 De verhandeling is geschreven door een betrouwbare Imām van Ahl as-Sunnah 

die een van de hoofdstudenten van al-ʾImām Aḥmad was; 

 De verhandeling is relatief langer dan de meeste verhandelingen over de ge-

loofsleer en gaat met detail in op een groot aantal kwesties, zoals al-ʾĪmān (het 

 

[1] ʿAqīdah en iʿtiqād betekenen hetzelfde, namelijk: geloofsleer, overtuiging.  
[2] Zodanig dat al-ʾImām Ibn al-Qayyim het bijna volledig citeerde in zijn werk Ḥādī al-ʾArwāḥ, 

zoals verderop aan bod zal komen. 



202  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

geloof), de Voorbeschikking, zaken omtrent de Dag der Opstanding, de Ei-

genschappen van Allāh, afgedwaalde sektes en andere zaken. 

 De auteur levert de consensus over van de geleerden vóór hem over de geloofs-

leer die hij opnoemt en vermeldt er tevens specifiek bij dat dit de geloofsleer 

is van zijn leraren al-ʾImām Aḥmad, al-ʾImām Isḥāq, al-ʾImām al-Ḥumaydiyy 

en al-ʾImām Saʿīd ibn Manṣūr. Dit waren allen zeer prominente Imāms van 

Ahl as-Sunnah bij wie Ḥarb direct gestudeerd had. Daarom staat het werk be-

kend als een geloofsleertekst waarin de consensus van Ahl as-Sunnah in de ge-

loofsleer overgeleverd wordt, vergelijkbaar met o.a. verhandeling [9] De Ge-

loofsleer van ar-Rāziyyayn (alhoewel dit impliciet geldt voor veel verhande-

lingen van de Salaf over de geloofsleer). 

 De authenticiteit van de verhandeling is onbetwistbaar. 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728 NH)  prees en citeerde de verhandeling ter be-

vestiging van de juiste geloofsleer in o.a. zijn werken al-Istiqāmah[1], Bayān Talbīs 

al-Jahmiyyah[2], Majmūʿ al-Fatāwā[3], Darʾ at-Taʿāruḍ[4], Sharḥ al-ʾAṣbahāniyyah[5], Minhāj 

as-Sunnah an-Nabawiyyah[6] en Iqtiḍāʾ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm[7]. Zo zei Ibn Taymiyyah 

in al-Istiqāmah: “De term al-Ḥarakah (Beweging[8]) is bevestigd (voor Allāh) door 

groepen onder de mensen van de Sunnah en de overleveringen. Het werd vermeld 

door Ḥarb ibn Ismāʿīl al-Kirmāniyy in de Sunnah[9] die hij overleverde van de ge-

leerden die hij meemaakte, zoals al-Ḥumaydiyy, Aḥmad ibn Ḥanbal, Saʿīd ibn 

Manṣūr en Isḥāq ibn Ibrāhīm (Ibn Rāhūyah).”[10] 

In Darʾ at-Taʿāruḍ zei Ibn Taymiyyah: “De Imāms van de Sunnah bevestigen 

beide soorten. Dit is vermeld door degenen die hun madh·hab (standpunt in de 

 

[1] Al-Istiqāmah (1/70, 73). 

[2] Bayān Talbīs al-Jahmiyyah (1/429-430). 

[3] Majmūʿ al-Fatāwā (5/393). 

[4] Darʾ at-Taʿāruḍ (2/7, 22-23). 

[5] Sharḥ al-ʾAṣbahāniyyah (1/52). 

[6] Minhāj as-Sunnah an-Nabawiyyah (7/244). 

[7] Iqtiḍāʾ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm (1/148). 

[8] Zie [10] De Geloofsleer van Ḥarb al-Kirmāniyy, passage 58, incl. de voetnoot over al-Ḥarakah. 

[9] De geleerden gebruiken soms de term ‘de Sunnah’ voor: de geloofsleer. 

[10] Al-Istiqāmah (7/70). 



203 10.2  INTRODUCTIE TOT DE VERHANDELING 
 

geloofsleer) overgeleverd hebben, zoals Ḥarb al-Kirmāniyy, ʿUthmān ibn Saʿīd ad-

Dārimiyy en anderen. Sterker nog, de voorgenoemden bevestigden duidelijk de 

term al-Ḥarakah (Beweging) voor Allāh en dat dit de madh·hab is van zowel de vroe-

gere als de latere Imāms van de Sunnah en de overleveringen. Ḥarb al-Kirmāniyy 

gaf aan dat dit de uitspraak is van de Imāms van de Sunnah die hij ontmoette, zoals 

Aḥmad ibn Ḥanbal, Isḥāq ibn Rāhūyah, ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-Ḥumaydiyy en 

Saʿīd ibn Manṣūr.”[1] Verderop in hetzelfde werk[2] citeerde Ibn Taymiyyah het be-

gin van de verhandeling, waarna hij passage 54 (gedeeltelijk) t/m 58 vermeldde. 

Al-ʾImām Ibn al-Qayyim citeerde het in Ijtimāʿ al-Juyūsh al-ʾIslāmiyyah,[3] en 

in zijn werk Ḥādī al-ʾArwāḥ[4] citeerde hij ongeveer twee derde van het boek en zei 

erbij: “Ḥarb is de metgezel van Aḥmad en Isḥāq en leverde belangrijke vraagstuk-

ken van hen over. Ook nam hij van Saʿīd ibn Manṣūr, ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-

Ḥumaydiyy en andere geleerden van deze generatie. Hij leverde deze madhāhib 

(standpunten in de geloofsleer) van hen over, evenals hun overeenstemming er-

over.”[5] Ook Ibn al-Muḥibb aṣ-Ṣāmit al-Ḥanbaliyy (789 NH; tevens student van Ibn 

Taymiyyah), citeerde er meerdere stukken uit in zijn werk Ṣifāt Rabb al-ʿĀlamīn. 

Het voorgenoemde toont aan dat de geleerden van Ahl as-Sunnah dit werk 

als een autoriteit in de geloofsleer beschouwden, waardoor ze het citeerden in hun 

bewijsvoering ter bevestiging van de correcte geloofsleer en ter weerlegging van 

de afgedwaalde groeperingen. 

Bronnen & authenticiteit 

De verhandeling kent een aantal bronnen: 

1. Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy; hierin staat de verhandeling als hoofdstuk ver-

meld. Het is vastgesteld dat dit boek door de auteur geschreven is en dit is 

door vele geleerden, waaronder die van de Ḥanbalitische wetschool, bevestigd. 

Zo zei Ibn Taymiyyah: “Abū Muḥammad Ḥarb ibn Ismāʿīl al-Kirmāniyy zei 

 

[1] Darʾ Taʿāruḍ al-ʿAql wa'n-Naql (2/7) van Ibn Taymiyyah. 

[2] Darʾ Taʿāruḍ al-ʿAql wa'n-Naql (2/22-23) van Ibn Taymiyyah. 

[3] Ijtimāʿ al-Juyūsh al-ʾIslāmiyyah (pp. 287-292). 

[4] Ḥādī al-ʾArwāḥ (p. 234). 

[5] Ḥādī al-ʾArwāḥ (p. 287). 



204  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

in zijn bekende Masāʾil (Vraagstukken) die hij overleverde van Aḥmad, Isḥāq 

en anderen en waarbij hij tevens overleveringen van de Profeet , de metge-

zellen en anderen vermeldde […]. Het is een uitgebreid werk en hij schreef 

het op dezelfde manier als al-Muwaṭṭaʾ (van al-ʾImām Mālik) en dergelijke 

schrijfwerken.”[1] Adh-Dhahabiyy zei: “Masāʾil Ḥarb is een van de meest waar-

devolle boeken van de Ḥanbalitische geleerden. Het is een groot werk dat be-

staat uit twee volumes.”[2] 

2. Ḥādī al-ʾArwāḥ (pp. 287-292) van Ibn al-Qayyim; hier citeerde Ibn al-Qayyim 

bijna de hele verhandeling. 

3. Ṭabaqāt al-Ḥanābilah (pp. 55-74) van Ibn Abī Yaʿlā; hier leverde Ibn Abī Yaʿlā 

het werk Risālat al-Iṣṭakhriyy over van al-ʾImām Aḥmad. Dit is een verhande-

ling over de geloofsleer die foutief toegeschreven wordt aan al-ʾImām Aḥmad. 

Het is in werkelijkheid de geloofsleertekst van al-ʾImām Ḥarb al-Kirmāniyy.[3] 

Het staat dus vast dat de verhandeling geschreven is door al-ʾImām Ḥarb al-

Kirmāniyy. 

Vertaling 

Bij het vertalen van deze verhandeling en het overnemen van de Arabische tekst is 

gebruik gemaakt van de volgende bronnen: 

1. Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb ibn Ismāʿīl al-Kirmāniyy, Ḥarb al-Kirmāniyy; 

uitg. Dār al-Luʾluʾah, 2e editie, 1435 NH (2014 NC); red. ʿĀdil Āl Ḥamdān al-

Ghāmidiyy; pp. 33-73. Dit is een verzameling van alle hoofdstukken over de 

geloofsleer uit Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy. 

 

[1] Darʾ Taʿāruḍ al-ʿAql wa'n-Naql (2/22) van Ibn Taymiyyah. 

[2] Siyar Aʿlām an-Nubalāʾ (13/245) van adh-Dhahabiyy. 

[3] Al-ʾImām Ibn Taymiyyah zei in al-Istiqāmah (1/70-73): “Deze geloofsleertekst is niet authentiek 
overgeleverd van al-ʾImām Aḥmad met deze bewoordingen. Ik heb drie overleveringsketens er-
van bekeken en het waren duistere ketens vol onbekende overleveraars. De bewoordingen zijn 
de bewoordingen van Ḥarb ibn Ismāʿīl en niet van al-ʾImām Aḥmad. Het is ook nooit vermeld door 
de geleerden die zich bezighielden met het verzamelen van de uitspraken van al-ʾImām Aḥmad."  



205 10.2  INTRODUCTIE TOT DE VERHANDELING 
 

2. Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy min Kitāb an-Nikāḥ ilā Ākhir al-Kitāb (doctoraal-

scriptie), Ḥarb al-Kirmāniyy; uitg. Jāmiʿať Umm al-Qurā, 1422 NH (2001 NC); 

red. dr. Fāyiz Ḥābis; vol. 3, pp. 967-986. 

3. Muʿtaqad Ahl as-Sunnah wal-Jamāʿah, Ḥarb al-Kirmāniyy; digitale publicatie; 

red. Dr. Sulaymān ad-Dubayjiyy; pp. 20-109. Tevens uitgegeven in fysieke 

vorm door Maktabat Dār al-Minhāj (1435 NH/2014 NC). 

4. Ijmāʿ as-Salaf fī'l-Iʿtiqād, Ḥarb al-Kirmāniyy; uitg. Dār al-ʾImām Aḥmad, 2e 

editie, 1433 NH (2012 NC); red. Asʿad az-Zaʿtariyy; pp. 33-100. 

5. Kitāb ʿAqīdat Ahl as-Sunnah: Iʿtiqād Ḥarb ibn Ismāʿīl al-Kirmāniyy, Ḥarb al-Kir-

māniyy; uitg. Dār al-Manhaj, 1e editie, 1441 NH (2019 NC), red. dr. ʿAbd al-Majīd 

Jumuʿah; pp. 21-68. 

De voorgenoemde publicaties baseren de verificatie en redactie van de ver-

handeling op een manuscript van Maktabat Yūsuf Āghā (Turkije), nr. 5054/402-7[1], 

evenals op Ḥādī al-ʾArwāḥ van Ibn al-Qayyim en Risālat al-Iṣṭakhriyy in Ṭabaqāt al-

Ḥanābilah van Ibn Abī Yaʿlā[2] (zie: Bronnen & authenticiteit). Bovenstaande bron 

nr. 5 baseerde het tevens op een manuscript van ʿAbd al-ʿAzīz ad-Dawsariyy uit 

1368 NH (1949 NC), bewaard in Maktabat al-Ḥaram al-Makkiyy onder nr. 4242, 

evenals het boek Ṣifāt Rabb al-ʿĀlamīn van Ibn al-Muḥibb (789 NH) waarin een aan-

tal stukken uit de verhandeling geciteerd worden. 

Manuscript(en) 

Op de volgende pagina’s staan de scans van de eerste pagina en de laatste pagina’s 

van het manuscript van Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy, van Maktabat Yūsuf Āghā (nr. 

5054/402-7), evenals de eerste pagina van het hoofdstuk van de verhandeling (Bāb 

al-Qawl bi'l-Madh·hab) uit hetzelfde manuscript. 

 

[1] Ingescand door Maʿhad al-Buḥūth wa'd-Dirāsāt al-ʾIslāmiyyah aan de Umm al-Qurā Universi-
teit te Makkah onder nr. 32. Het manuscript is waarschijnlijk geschreven in de 5e eeuw na de 
Hijrah, zoals vermeld werd door dr. Fāyiz Ḥābis in Masāʾil Ḥarb al-Kirmāniyy min Kitāb an-
Nikāḥ ilā Ākhir al-Kitāb (1/145). 

[2] De redacteur van bron nr. 2 maakte echter geen gebruik van Risālat al-Iṣṭakhriyy en beperkte 
zich tot het manuscript en Ḥādī al-ʾArwāḥ. 



206  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

De eerste pagina van het manuscript: 

 

 

 

 



207 10.2  INTRODUCTIE TOT DE VERHANDELING 
 

 

De eerste pagina van de verhandeling: 

 



208  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

De laatste pagina’s van het manuscript: 



209 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

[10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY 

Hoofdstuk: Het standpunt in de geloofsleer 

Abū'l-Qāsim[1] zei: Abū Muḥammad Ḥarb ibn Ismāʿīl  

(al-Kirmāniyy) leverde over aan ons en zei: 

1.   Dit is het standpunt van de Imāms van kennis, de volgers van de 

overleveringen en de mensen van de Sunnah (Ahl as-Sunnah), die 

hierom bekend staan en hierin gevolgd worden, vanaf de metge-

zellen van de Profeet  tot aan de dag van vandaag. Hierop trof ik 

de geleerden in Irak, al-Ḥijāz,[2] ash-Shām[3] en anderen.[4] 

Wie afwijkt van een van deze standpunten of het bekritiseert, 

of degene afkraakt die erin gelooft, is een innovator (mubtadiʿ) die 

buiten de gemeenschap (Jamāʿah) getreden is en die de methodiek 

van de Sunnah en de weg van de waarheid verlaten heeft. Het zijn 

de standpunten van Aḥmad,[5 ] Isḥāq ibn Ibrāhīm ibn Makhlad,[6 ] 

ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-Ḥumaydiyy,[7 ] Saʿīd ibn Manṣūr[8 ] en 

anderen bij wie wij gezeten hebben en van wie wij kennis namen. 

Zij droegen, onder andere, de volgende standpunten: 

 

[1] Abū'l-Qāsim, de overleveraar van deze verhandeling, is één van de volgende drie studenten van Ḥarb al-
Kirmāniyy: Abū'l-Qāsim ʿAbdullāh ibn Yaʿqūb ibn Isḥāq al-Kirmāniyy (geb. 250 NH), Abū'l-Qāsim ʿUmar 
ibn al-Ḥusayn ibn ʿAbdillāh al-Khiraqiyy (334 NH; auteur van de bekende Ḥanbalitische wetsleertekst ge-
naamd: Mukhtaṣar al-Khiraqiyy), of Abū'l-Qāsim ʿĪsā ibn Muḥammad ibn Saʿīd. 

[2] Al-Ḥijāz: Makkah, aṭ-Ṭāʾif, al-Madīnah en de bijbehorende gebieden. 

[3] Ash-Shām (de Levant): het huidige Syrië, Jordanië, Libanon en Palestina. 

[4] Dit hoofdstuk bevat dus een overlevering van een consensus over deze geloofsleer. Het werd daarom ook 
veelvuldig geprezen en geciteerd door latere geleerden (zie: 10.2 Introductie tot de verhandeling). 

[5] Al-ʾImām Abū ʿAbdillāh Aḥmad ibn Muḥammad ibn Ḥanbal ash-Shaybāniyy (241 NH) , de Imām van Ahl 
as-Sunnah en de leraar van de auteur van dit werk. 

[6] Al-ʾImām Abū Yaʿqūb Isḥāq ibn Ibrāhīm ibn Makhlad at-Tamīmiyy al-Ḥanẓaliyy (238 NH) , bekend als 
Isḥāq ibn Rāhūyah; tevens leraar van de auteur en een van de grote Imāms van Ahl as-Sunnah. 

[7] Al-ʾImām Abū Bakr ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-Ḥumaydiyy al-Qurashiyy al-ʾAsadiyy (219 NH) , de be-
kende ḥadīthgeleerde en auteur van al-Musnad die bekend staat als Musnad al-Ḥumaydiyy. 

[8] Al-ʾImām Abū ʿUthmān Saʿīd ibn Manṣūr ibn Shuʿbah al-Khurāsāniyy (227 NH) : de grote Imām van 
Makkah en auteur van het werk as-Sunan; student van o.a. Mālik ibn Anas  en al-Layth ibn Saʿd . 

 
ب ه�
�
ذ ��

�
ل
 ب
ال

و�
�
ق

�
 ب�اب� ال

  
  

  �� �
� �� (�) �� ��# �$ �� �� : 	2 	1� �� ��� (�) �� �����  
 �
 �1	� ���� �i �
 ��� : ����� �4A 	'�  

  

1  U  	
��� �E� 	i� �q ���������<�� �- 	2�> 	? ��� 	* �
	t �� �6 �5 �7 �8 � �7 �5
 ��� 	*�# 9!�� 	4 �5�� �- ������� ��� �� 	� � 	O- �
 �? �
 ������� �2	 	� y ���L �� �


  ;�	��#�� 	i� �q ����������<�� �K ���� �� 	8 � �TA	O   ��# 	8 �(�: ��	�
 �
�> �' �� 	8 �. �B �+ �C�� �� �8 �. �B �+ �C��- � �7 �5 ��������  	4 �5�� 	H�

� �T�A �> �' �2 	5 	 �\ �] �- 	_� �l�� �- 	,� �Q 	 �"� �- 	Z� �
 	? ���,  
 ��� 	c 	7 �5 �� 	8 �P��A �R �s����� �� �
�O� �-�� 	6 	5� �7 �
 

 ������TA	O  �� �?�j  Y� 	� ������L�� �8  �( �T�O ,� ������T�>	t� �������  �i� ������' �-��  �
 ��� 	� �' Y� 	+� �� ���������� �
 �Q ���������� 	*�# 9!�� 	� �T�# �8 �� �' Y4	t� �, 	* �'�

  	��� �Z� �q �1	� �- ��� �&�� �6 �5 �7 �8 �( �5 �- U ;e� �"� 	4A	� �1 �-
 ;� 	��A �
� �"� 	 �\�� 9X�� 	��� 	̂ � 	��� �' �- ���> � �[ 	��� �2A 	5� �
��	�

  	��� 	��A 	? ����������1 �-  ���# ����������!��� ��b ��� 	� �2 	5 	 �\ �] �- �+( ����������D�# �8
 : �2	 	p �(�� �� 	8 �K� �S�O �2�> 	? ��� �2 �T�# �' ��� �7 ���� �- 



210  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

2.  Het geloof (al-ʾĪmān) bestaat uit uitspraken, daden, intenties en 

het zich vasthouden aan de Sunnah.[1] 

3.  Het geloof kan toenemen en kan afnemen. 

4.  Al-Istithnāʾ[2] in het geloof is een voortgaande Sunnah die over-

geërfd is van de geleerden. 

5.   Als iemand gevraagd wordt: ‘Ben jij een gelovige (muʾmin)?’, dan 

dient hij te zeggen: ‘Ik ben een gelovige, in shāʾ Allāh (als Allāh het 

wil),’ of: ‘Ik hoop dat ik een gelovige ben,’ of: ‘Ik geloof in Allāh, Zijn 

Engelen, Zijn Boeken en Zijn Boodschappers.’[3] 

 

[1] De consensus over deze definitie van het geloof is tevens vermeld door al-ʾImām ash-Shāfiʿiyy (204 NH), 
zoals overgeleverd door al-Lālakāʾiyy (418 NH) in Sharḥ Uṣūl al-Iʿtiqād (1593), dat ash-Shāfiʿiyy zei: “De 
consensus van de metgezellen, de tābiʿīn, degenen na hen en degenen die wij meemaakten, was dat zij 
zeiden: ‘Het geloof bestaat uit uitspraak, daad en intentie: geen van deze drie is geldig zonder de rest.’” 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728 NH)  legde de definities uit in Majmūʿ al-Fatāwā (7/170-171): “De uit-
spraken van de Salaf bij het uitleggen van het geloof (al-ʾĪmān) verschillen. Soms zeggen zij dat het bestaat 
uit uitspraken en daden; soms zeggen zij dat het bestaat uit uitspraken, daden en intenties; soms zeggen 
zij dat het bestaat uit uitspraken, daden, intenties en het volgen van de Sunnah; en soms zeggen zij dat 
het bestaat uit de uitspraken van de tong, het geloof met het hart en de daden met de ledematen, en dit is 
allemaal correct. [...] Waar het om gaat is: degene onder de Salaf die zei: ‘uitspraken en daden’, bedoelde 
daarmee de uitspraken van het hart (i.e. het innerlijke geloof) en van de tong en de daden van het hart en 
van de ledematen, en wie al-iʿtiqād (het innerlijke geloof) erbij wilde vermelden, die deed dat omdat hij 
van mening was of vreesde dat uit de term ‘uitspraken’ enkel de uiterlijke uitspraken begrepen zouden 
worden, waardoor hij ‘het geloof met het hart’ eraan toevoegde.  

“Wie zei: ‘uitspraken, daden en intenties’, die zei dat de uitspraken zowel het innerlijke geloof als de 
uitspraken van de tong omvatten, terwijl uit ‘de daden’ wellicht niet ‘de intenties’ begrepen zullen wor-
den, waardoor hij dat eraan toevoegde. Wie ‘het volgen van de Sunnah’ eraan toevoegde, deed dat omdat 
al deze zaken niet geliefd zijn bij Allāh tenzij het gepaard gaat met het volgen van de Sunnah, terwijl de 
anderen (die dit niet eraan toevoegden) niet iedere uitspraak en daad bedoelden, maar enkel de voorge-
schreven uitspraken en daden. Hun doel was echter het weerleggen van de Murjiʾah die het beperkten 
tot de uitspraken, waardoor zij zeiden: ‘Integendeel, het bestaat uit uitspraken en daden.’” 

[2] Al-Istithnāʾ: het zeggen van in shāʾ Allāh (als Allāh het wil). Hier wordt specifiek bedoeld het zeggen van 
‘in shāʾ Allāh’ in de context van het geloof, namelijk dat je zegt: “Ik ben een gelovige (muʾmin), in shāʾ Allāh.” 

[3] Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (7/446): “Het absolute geloof (al-ʾĪmān al-muṭlaq) omvat het ver-
richten van alles waartoe Allāh Zijn dienaar heeft opgedragen en het verlaten van alle verboden zaken. Als 
een man dus vanuit dit opzicht zegt: ‘Ik ben een gelovige,’ dan heeft hij voor zichzelf getuigd dat hij behoort 
tot de godvrezende deugdzame mensen die alles verrichten waartoe ze opgedragen zijn en alles laten wat 
hen verboden is, waardoor hij zou behoren tot de awliyāʾ (geliefden) van Allāh. Dit valt onder zelfprijzing 
van een persoon en dat iemand getuigt voor zichzelf over iets wat hij niet weet. Als deze getuigenis correct 
zou zijn, dan zou hij voor zichzelf dienen te getuigen dat hij naar het Paradijs zal gaan als hij zou sterven in 
deze toestand, en niemand getuigt voor zichzelf dat hij naar het Paradijs zal gaan. Dat hij voor zichzelf ge-
tuigt van het geloof is dus gelijk aan dat hij voor zichzelf zou getuigen dat hij naar het Paradijs gaat als hij 
overlijdt in die toestand. Dit is het kritiekpunt van alle Salaf op basis waarvan zij al-istithnāʾ uitspraken.” 

2 U : 	 �V� �
 � U 	*�# 9!��	� YI 9!� �¤ �- Y*�A	� �- Y4 �
 �' �- Y� �(�� �K�  
 

 

3  U �
: 	 �V� �-� �K�U �W ���# �: �- ��: 	X�:  
  

4  U �
: 	 �V� 	= �H��#�h	L �1 	N� �- �������� 	� �' Y*�A 	�� �8 Y*�# �1 	K�
 �
�> �? ����U 	H�  

 

5U   �@ ���� 	¥ ���O ? �.���{ �� Y� 	8 �� �8�� : �4 ���b �
�� �4 	��� ������������1 � �J	� �-
 Y� 	8 �� �8 �-��  , �̂ � �H� ���������������R �K	�  Y� 	8 �� �8 � �����{ ��  : ��( ���:

 	 ��� 	�������  �. �������# ��8a  : ��( ��� ��:  �-��  ,( ��b �+��   ��8 �- 	@ 	������L ��S	�t �̀
U 	@	> �1 �+ �- 	@	��L �B �- 



211 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

6.  Wie beweert dat het geloof (al-ʾĪmān) enkel bestaat uit de uit-

spraken, [1] zonder daden, is een Murjiʾ.[2]
 

7.  Wie beweert dat het geloof enkel bestaat uit de uitspraken en 

dat de daden enkel voorschriften (sharāʾiʿ) zijn, is een Murjiʾ. 

8.  Wie beweert dat het geloof niet kan toenemen en niet kan afne-

men, is een Murjiʾ. 

9.  Wie beweert dat het geloof kan toenemen, maar niet kan afne-

men, die heeft de uitspraak van de Murjiʾah geuit. 

10.  Wie van mening is dat al-istithnāʾ niet mogelijk is bij het geloof, 

is een Murjiʾ.[3] 

11.   Wie beweert dat zijn geloof is zoals het geloof van Jibrīl of de 

Engelen, is een Murjiʾ, en afschuwelijker dan een Murjiʾ, want hij 

is een leugenaar. 

12.  Wie beweert dat mensen niet qua niveau van elkaar verschillen 

in het geloof, heeft gelogen. 

13.  Wie beweert dat kennis (al-maʿrifah) in het hart van nut is zelfs 

al spreekt iemand het niet uit, die is een Jahmiyy.[4]
 

 

[1] D.w.z. de uitspraken van het hart (d.w.z. het geloof in het hart) en de uitspraken van de tong. 

[2] Murjiʾ: enkelvoud van Murjiʾah. 

[3] Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (7/195): “Degenen die al-istithnāʾ verbieden zijn de 
Murjiʾah, de Jahmiyyah en hun soortgenoten die geloven dat al-ʾĪmān één ondeelbaar geheel is dat iemand 
weet van zichzelf.” 

[4] De Jahmiyyah, waaronder de Ashāʿirah, geloven dat al-ʾĪmān enkel het kennen van Allāh met het hart is. 
Al-ʾImām al-Khallāl (311 NH)  zei in as-Sunnah (967, 1761): “Ḥamdān ibn ʿAliyy al-Warrāq zei: Ik vroeg 
Aḥmad – toen de Murjiʾah in zijn aanwezigheid genoemd werden – en zei: ‘Zeggen zij dat als een man 
zijn Heer kent met zijn hart, dat hij dan een gelovige (muʾmin) is?’ Aḥmad zei: ‘De Murjiʾah zeggen dit niet. 
Het zijn de Jahmiyyah die dit zeggen. De Murjiʾah zeggen: ‘Pas als hij [de geloofsgetuigenis] uitspreekt 
met zijn tong, zelfs al verricht hij geen daden met zijn ledematen.’ De Jahmiyyah zeggen: ‘Als hij zijn Heer 
kent met zijn hart, zelfs al verricht hij geen daden met zijn ledematen.’ En dit is ongeloof. Iblīs kende 
immers zijn Heer en zei (vert.): �Mijn Heer, omdat U mij heeft doen afdwalen…� [15:39].’” 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (7/195): “De Murjiʾah bestaan uit drie soorten: (1) 
zij die zeggen dat het geloof enkel datgene is wat zich in het hart bevindt. Vervolgens zijn er sommigen 

 

6U   �
: 	 �V� �K�� �2 �' �, �� �8 �- ������������������� �4 �
 �' �̀ 	� Y� �(�� �K�
U Y§ 	b �
 �8 �( �T�O 

 

7U   �
: 	 �V�  �K��  �2 �' �,  �� �8 �- ��������������������������� , �� �( �� ���  �( �5  �K�
 �
 �'� �E� �-�U Y§ 	b �
 �8 �( �T�O , �F	t � � �d ���  

 

8U  �
: 	 �V� �K��  �2 �' �, �K	� �- �������������������������  �N �K�  �N �-  ������: 	X�:
U Y§ 	b �
 �8 �( �T�O �W ���# �: 

  

9 U �- �
: 	 �V� : ����� �K	� ���� �� ���O �W ���# �: �N �- ��: 	X�: �K�
 ��� 	� �( ��	� ������U 	*�� 	b �
 �
  

  

10  U �: � �� �� �8 �- ������ �
: 	 �V� 	= �H��#�h	L �1 	N� �
 ������ �( �T�O , 	K�
U Y§ 	b �
 �8 

  

11  U:	� �K�� �2 �' �, �� �8 �- �� �
 �� �
:	¥ �B �@��� �� 	K� 	-�� �4: 	 �� 	b
 ��� ����� �
 ����� 	t �̀ ����� �S ����� �O 	* ����� �T ����� �8 �( ����� ���� �- , Y§ 	b �
 ����� �� ����� 	8 �� ����� ��
 ����U Yi	J� �B �( �T�O , 	§ 	b �
 �
  
  

12  U 	= �K(�> ������������� ���L �: �N ����#�� �K�� �2 �' �, �� �8 �-
 �
: 	 �V��U �i �7 �B �� ���O 	K� 

 

13  U ��� �K�� �2 �' �, �� �8 �- ��������� 	= �F ���# �3 �*�O 	
 �? �
  	6�> �� ���
U ~� 	
 �T �b �( �T�O ,�� 	� �2�> �S�L �: � �� �K	� �-  



212  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

14.  De bewering van iemand over zichzelf dat hij bij Allāh een ge-

lovige (muʾmin) is met een volmaakt geloof, is de afschuwelijkste 

en lelijkste uitspraak van de Murjiʾah. 

15.  De Voorbeschikking (al-Qadar) – het goede en het kwade er-

van, het weinige en het vele ervan, het zichtbare en het verborgene 

ervan, het zoete en het bittere ervan, het geliefde en het gehekelde 

ervan, het mooie en slechte ervan, en het eerste en laatste ervan: het 

is allemaal afkomstig van Allāh . Het is een Voorbepaling (Qaḍāʾ) 

die Allāh bepaald heeft voor Zijn dienaren en een Voorbeschikking 

(Qadar) die Hij voor hen beschikt heeft.[1] Niemand van hen gaat 

voorbij de Wil (Mashīʾah) van Allāh, noch kan iemand Zijn Voorbe-

paling voorbijgaan. Integendeel, ze komen allen terecht bij datgene 

waarvoor Hij hen geschapen heeft en ze zullen vervallen in datgene 

wat Hij voor hen voorbeschikt heeft – het is onvermijdelijk. En dat 

is Rechtvaardigheid van Hem, Machtig en Groot is onze Heer.[2] 

Ontucht, diefstal, het drinken van bedwelmende drank (al-

khamr), het doden van een ziel, het nuttigen van verboden bezit, het 

toekennen van deelgenoten aan Allāh, zondes en ongehoorzaamhe-

den gebeuren allemaal met Voorbepaling en Voorbeschikking van 

Allāh, zonder dat iemand van de schepping hiermee een argument 

heeft tegenover Allāh. Integendeel, aan Allāh behoort het Door-

slaggevende Argument toe tegenover Zijn schepping: �Hij (Allāh) 

wordt niet gevraagd over wat Hij doet, terwijl zij (wel) gevraagd wor-

den. {23}�[3] 

 

onder hen die daar ook de daden van het hart onder scharen, en dat zijn de meeste groepen onder de Murjiʾah, 
zoals Abū'l-Ḥasan al-ʾAshʿariyy hun uitspraken vermeldde in zijn boek. [...] Sommigen onder hen rekenen 
de daden van het hart niet tot het geloof, zoals Jahm (de stichter van de Jahmiyyah) en degenen die hem 
volgden zoals aṣ-Ṣāliḥiyy, en dit is wat al-ʾAshʿariyy zelf en de meesten van zijn metgezellen ondersteun-
den. (2) De tweede uitspraak is van degene die zegt dat het geloof enkel de uitspraak van de tong is, en 
dit is van niemand bekend geweest vóór de Karrāmiyyah. (3) De derde is dat het geloof bestaat uit het ge-
loof met het hart en de uitspraak met de tong, en dit is bekend van de wetgeleerden en aanbidders onder 
de Murjiʾah.” 

[1] De Voorbepaling (al-Qaḍāʾ) en de Voorbeschikking (al-Qadar) hebben dezelfde betekenis. 

[2] Zie [6] De Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad), passage 7 (incl. voetnoot), voor meer uitleg over de Voor-
beschikking en de verschillende niveaus ervan waarin men dient te geloven. 

[3]  Sūrat al-ʾAnbiyāʾ 21:23. 

 

14  U �! �8 	^� ���# 	' Y� 	8 �� �8 �@�{ �� �2 �' �, �� �8 �- �4 	
 �S�L
 �
: 	 �V� ������������� ��� 	� �(�� 	F�# ���R�� �� 	8 � �7 �T�O , 	K� �������������  	*�� 	b �
 �


U 	@ 	q�� �� �� �- 
 

 

15 U �@ ����������������������>A	> �� �- , �c 9 �d �- �c � �\ ����������������������� �+ �� ����������������������� ��� �-
 �c �( ���������������> �� �- , �@ ���������������#	j��� �- �c �
 	5� ���������������¨ �- , �c �\ 	��������������h �B �-
 �@�# ����������������! �� �- , �c- �
 ���������������S �8 �- �@ ����������������(�� � �� �- , �c 9
 ���������������8 �-
 	^� �� 	������������������8 : �c �
 	�������������������a �- �@ �������������������� �-�� �- , �@��;A �������������������1 �-

 ,	c	C� ����������������� 	' �n ����������������' �̂ � �c� ������������������� YH� ������������������� ,
 �A ����������������������> �' �c �+ �� ����������������������� Y+ �� ����������������������� �- - �� ����������������������?�: �N , �2 	T

 �, 	-� � ����������������© �N �- ,	^� �*��A 	���������������l �8 �2 �T�# 	���������������8 Y� ������������������
 ��	� �K- �
	t� �����������< �2 �����������T9> �B �2 �����������5 �4 ������������ , �c �H� ��������������
 �+ �� ������������ �uA 	����������O �K( �����������?	�� �- �- , �@ ������������ �2 �����������T ���> �� � �����������8
 �X ����������' �@ ���������# 	8 Y� �� ����������' �( ���������5 �- , �* ������������ � �� �N �2 	T�A ���������> �'

U �4 �b �- ��# 9� �+ 
 �- ������������������������� �� ;X�� �- 	
������ �
������ �f��� ��� �i �
��������� �R �- �*������������ �� 	
 ����!��  

 ��� �4 �B�� �- 	ª���#�� �4�L �� �- �� �
 ������������������������� ��� 	�� �� �£ � ;«�� �- 	_� �
 �q  
 	 ��� 	����  �H� ��������������� ��	� � ����T9> �B 	¬� ����?� �­� �- �i(�� 97����� �- 

 �� 	8 �� ���� 	E �K( �S�: �K�� 	 �\ �] �� 	8 ,	^� �� 	8 �+ ����� �-
 �� 	^� �n �' 	e�>� �®� �* ���	�� ��� ��� �* ��Q� �"� 	 � 	� �4��� , Y* ��Q

  : 	@ 	��������� ���������> ����������  �n ���������'�À�Á�Â�Ã�Ä�

Å��� x :H��A	��{� �E�23Uz 



213 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

16.  De Kennis van Allāh wordt altijd verwezenlijkt in Zijn schep-

ping, met Zijn Wil. Allāh wist van Iblīs en anderen die Hem onge-

hoorzaam waren – vanaf de eerste ongehoorzaamheid tegenover 

onze Heer  tot aan de Totstandkoming van het Uur – dat zij on-

gehoorzaam zouden zijn, en daar schiep Hij hen voor. Hij wist van 

de mensen van gehoorzaamheid dat zij gehoorzaam zouden zijn, 

en daar schiep Hij hen voor. Eenieder verricht dus datgene waar-

voor hij geschapen werd en zal terechtkomen bij datgene wat voor 

hem voorbepaald werd en wat Hij van hem wist. Niemand van hen 

gaat voorbij de Voorbeschikking van Allāh en Zijn Wil. En Allāh is 

Degene Die doet wat Hij wil.[1] 

17.   Wie beweert dat Allāh  goedheid en gehoorzaamheid wilde 

voor Zijn dienaren die Hem ongehoorzaam waren en dat deze die-

naren voor zichzelf kwaad en ongehoorzaamheid wilden en ver-

volgens handelden naar hun wil, die heeft beweerd dat de wil van 

de dienaren sterker is dan de Wil (Mashīʾah) van Allāh. Welke leu-

gen over Allāh is groter dan deze?(2) 

18.  Wie beweert dat iemand van de schepping terecht zal komen 

bij iets anders dan datgene waarvoor hij geschapen is, die ontkent 

de Macht van Allāh over degenen die Hij geschapen heeft. Dit is 

een verzinsel over Allāh en een leugen over Hem. 

 

[1]  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (8/238): “Allāh draagt niet op tot immoraliteit, Hij 
is niet tevreden over ongeloof voor Zijn dienaren en Hij houdt niet van verdorvenheid, maar tegelijker-
tijd is Hij de Schepper van alles en Hij is de Heer en de Soeverein erover. Wat Hij wil, komt tot stand, en 
wat Hij niet wil, komt niet tot stand.” 

[2]  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  legde dit uit in Majmūʿ al-Fatāwā (8/374): “De dienaar heeft een wil (mashīʾah) 

die ondergeschikt is aan de Wil (Mashīʾah) van Allāh, zoals Allāh dat op meerdere plekken heeft vermeld 
in Zijn Boek (vert.): �Dus wie wil, zal er lering uit trekken. {55} Maar zij zullen er geen lering uit trekken, 
tenzij Allāh het wil.� [al-Muddathir 74:55-56] En (vert.): �Dus wie wil, zal een pad naar zijn Heer nemen. 
{29} En jullie zullen niet willen tenzij Allāh wil.� [al-ʾInsān 76:29-30]. [...] Als Allāh de dienaar dus gemaakt 
heeft tot iemand die wil en kiest, dan kan er niet gezegd worden dat hij tegelijkertijd gedwongen (majbūr) 
en overweldigd is, en dan kan het ook niet zo zijn dat hij degene is die zijn wil voor zichzelf heeft doen 
ontstaan (want Allāh heeft de dienaar, zijn wil en zijn daden geschapen met Zijn Wil en Macht).” Dit is 
zowel een weerlegging op de sekte al-Jabriyyah, die beweren dat een dienaar gedwongen is in zijn daden 
en geen eigen wil heeft, als een weerlegging op de sekte genaamd al-Qadariyyah die de Voorbeschikking 
(al-Qadar) ontkennen. 

16  U 	^� �2�> 	' �-    , �@�# 	8 �*��A 	��l �
	� 	@ 	��> �� 	= ��� �8
  �c� �������������D �' ��� 	� 	c 	 �\ �] �� 	8 �- �ªA	>��	� �� 	8 �2	> �' �� ����

 �' �K�� �K ���� �� 	8 ������������� 	��D �������������  ��# 9� �+ ��   �_( ���3 �K�� ��	�
 ��� �* �'� �������!�� ����������������� �2	> �' �- U�� �p �2 �T ���> �� �- , �*�A 	������D �? �


 	@ 	�L �'� ��j 	4 ��5�� �� 	8 �* ��'� ��g��  �2 �T ���> �� �- U�� ��p   ~4 ��S�O
 	� �4 �
 �?�:�������� �
�������   �� � �8 ��	� Y
	t� �< �- �@ �� �e	> �� ������� 	� �������  ��

 �+ ���� �2 �T�# 	8 Y� 	�� �- - �� �?�: �N �- , �@�# 	8 �2	> �' �- 	@�A �>'
 �- , �@�L��A 	l �8 �- 	^�� � �� 	� ��� �? �� ��� �� �
�U ��: 	
�: �  

  
  
  
  
17  U �̂ � �K�� �2 �' �, �� �
�O   ��: 	7��� 	c	C��� 	?	� �H� ��R

  �- �H� �����������R �C��� 	? ��� �K�� �- �* �'��g�� �- � �\� �®� �c �( �����������D �'
�� �2 	T 	! ���{� 	E ��������� �l ��������� ��� �- �
 ��������� �n �' �(�> 	
 �?�O �*�A 	D �? �


 �6�> �]�� 	C��� 	? ��� �*��A 	����l �8 �K�� �2 �' �, �� ���O �2 	T	L��A 	����l �8
 	^� 	* �����A 	�����������l �8 �� 	8  –    ��� ����?�3 �- �£ �+� ����� �3 �c �
 �B	J  – 

?� �7 �5 �� 	8 �
�h �B�� 	^� �n �' �H� � 	r�O� 9��0�O  
 

18 U  Y
	t� �������������< 	e�>� �®� �� 	8 � P� ������ �K�� �2 �' �, �� �8 �-
 �n �' 	^� �m �+ ���� ¢ ���{ �� �� ���O , �@ �� �e	> �� � �8 	 �\ �] ��	�

  �n �' YI ������O	�  � �7 ������5 �- , �@ ������� �> �� �� �8  Yi 	7 ������B �-  	^�
U 	@�A �> �'  



214  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

19.  Wie beweert dat ontucht niet plaatsvindt met Zijn Voorbeschik-

king, tegen hem dient gezegd te worden: ‘Een vrouw die zwanger 

is geworden door ontucht en een kind gekregen heeft. Heeft Allāh 

� het gewild dat dit kind geboren zou worden? En is dit voorge-

gaan in Zijn Voorkennis?’ Indien hij zegt: ‘Nee,’ dan heeft hij be-

weerd dat er een schepper is naast Allāh, en dit is een uitspraak die 

gelijkstaat aan ash-shirk (deelgenoten toekennen aan Allāh). Ster-

ker nog, dit is ash-shirk. 

20.  Wie beweert dat diefstal, het drinken van bedwelmende drank 

(al-khamr) en het nuttigen van verboden bezit niet plaatsvindt met 

Voorbepaling en Voorbeschikking van Allāh, die heeft beweerd dat 

een persoon ertoe in staat is om de voorziening (rizq) die bestemd 

was voor een ander te nuttigen. Deze uitspraak staat gelijk aan de 

uitspraak van al-Majūsiyyah[1] en het christendom. Hij nuttigde ech-

ter zijn eigen voorziening (rizq) en Allāh heeft voor hem bepaald 

dat Hij het zou nuttigen op de manier waarop hij het nuttigde. 

21.   Wie beweert dat het doden van een ziel niet plaatsvindt met 

Voorbeschikking van Allāh �, die heeft beweerd dat de gedode per-

soon gestorven is op een ander tijdstip dan zijn voorbeschikte tijd-

stip. Welk ongeloof in Allāh is duidelijker dan dit? Het vindt echter 

allemaal plaats met voorbepaling en voorbeschikking van Allāh �, 

en het vindt allemaal plaats met Zijn Wil voor en Zijn Regeling van 

Zijn schepping, en met datgene wat voor hen is voorgegaan in Zijn 

Voorgaande Kennis. Hij is de Rechtvaardige, de Waarheid (al-Ḥaqq), 

Die doet wat Hij wil. 

22.   Wie de Kennis [van Allāh] bevestigt, moet noodzakelijkerwijs 

– in alle vernedering – de Voorbeschikking en de Wil bevestigen. 

Allāh is Degene Die schaadt en Degene Die baat, en Degene Die 

doet afdwalen en Degene Die leidt. Verheven is Allāh, de Beste der 

scheppers. 
  

 

[1]  Al-Majūsiyyah is de religie van al-Majūs (de magiërs). 

19  U : �@ �� �4A	� , �+ �� ��	� �ª�A �� � �� ;X�� �K�� �2 �' �, �� �8 �-
 � �& �	L ��� �m��
 �
���������������������� ��� 	c 	7 �5 �.�¯�� �+�� � �� ;X�� �� 	8 �.�>

 �̂ � �H� ������������R �4 ��5 , �� ��� �(	� ���H� ��b �-�   �e�>� �� �K��
  	e	�� ����1 	= � �7 �5 ¢�������������� ������������������� �8 �4 �5 �- ? ���� �(��� � �7 �5
 �F �8 �K��  �2 �' �, �� ������ �O ,° �N± : ��� ������ �K	¥ �����O ? 	@ 	����
�> 	'
  �4�� �£ �
������ ;l�������� �� 	+� ���: Y� �(�� � �7 �5 �- ,� P�	�� �� 	^�

U �£ � ;«�� �( �5 
 

  

20  U  �K�� �2 �' �, �� �8 �- �*�� 	
������������ �!��  	
 �
� �®� �i � �d �-
 ��� �4 �B�� �- ���� �
 ���� �� 	8 �+ ���� �- �H� �� ��	� �ª�A �� 	_ � �
� �"� 	��

 �K�� �n �' Y+	C��� �K� ����!�� 	 �V� � �7 �5 �K�� �2 �' �, �� ���O 	^�
 �� �(�� �� 	+� �����: �� �( �� ��� � �7 �5 �- U	c 	 �\ �] �Z �, 	+ �4 �B0�:

�� ������� �A 	1( �Q �
�#�� �- 	* ������ �D ������ 	� � �
 ������ �A ������ �@�� �, 	+ �4 �B�� �4�� U 	*
 �� �- ��������� �� ��������� � 	7��� 	@ �b �(��� �� 	8 �@�> �B�0�: �K�� �@ �� �̂ � ¢

U �@�> �B��  
 
 

21  U �+ �� ������	�  �ª�A �� 	ª���#�� �4 �����L �� �K��  �2 �' �, �� �8 �-
  	^� �� 	8�   ��� �K�� �2 �' �, �� ���O ������ �
 ������ �� ������ �L ������ ��� �8 ��(

  	 �\ ��	� 	 ���	� �
 �� �B 9��0�O , 	@	> �b�� ?� �7 �5 �� 	8 �¡ �� �-�� 
  	^� �� 	8 �H� �������������� ��	� �@ 9��> �B �I	��� �J �4 �����   , �+ �� ���� �-

 	@ 	��> �� 	= 	@	L��A 	������l �
	� �I	� �J 94 �B �-    �2 	TA	O 	c 	\	� ���3 �-
 �� �� �? ��� �( �5 �- , �2� �p 	@ 	
�> 	' 	e	�� ������1 	= y �
 �b � �8 �-

 �4 �? ���: � 	7��� 9e� �"� U ��: 	
�: � �8  
  
  

 

22 U  	+ �� ���� ��� 	��� �+ � �
�� 	 �V� �@ ���8 	X �� , 	2�> 	? ��� 	��� �
�� �� �� �8 �-
 ��� �- ��������� �
 ��������� 	l ��������� ��A ��������� � ��� �- ,	m �H �u �� ��� �- 	
 �� ;D�� �n �' 	*  

 ��� �F	O��#�� 9+� ������ ������������� �̂ � �£ �+����L �O �	C�� �p� 94 	��� �

U � 	�	��� �®� �� �! ����  

 
 
 



215 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

23.   Je dient niet over iemand van de mensen van de Qiblah[1] te ge-

tuigen dat hij naar het Vuur zal gaan vanwege een zonde die hij heeft 

gepleegd of een grote zonde (kabīrah) die hij heeft verricht. Mocht 

er een overlevering over zijn, dan dien je de overlevering over te le-

veren zoals deze gekomen is en op de manier waarop deze over-

geleverd is. Je dient erin te geloven, het te accepteren en te weten dat 

het is zoals het overgeleverd is, zonder een getuigenis te geven.[2]
 

24.   Je dient niet over iemand te getuigen dat hij naar het Paradijs 

zal gaan vanwege de rechtschapenheid van zijn daden of vanwege 

iets goeds wat hij verricht heeft. Mocht er een overlevering over zijn, 

dan dien je de overlevering over te leveren zoals deze gekomen is 

en op de manier waarop deze overgeleverd is. Je dient erin te gelo-

ven, het te accepteren en te weten dat het is zoals het overgeleverd 

is, zonder een getuigenis te geven.[3] 

25.   Het kalifaat ligt bij Quraysh, zolang er nog twee mensen over 

zijn. Het is voor niemand toegestaan om hen hierin te betwisten, 

of tegen hen in opstand te komen, of het te erkennen voor iemand 

anders dan hen, tot aan de totstandkoming van het Uur.[4] 

26.   De Jihād gaat door en blijft tot stand gebracht worden samen 

met de leiders, of zij nu vroom of zondig zijn. Het wordt niet gean-

nuleerd vanwege de onrechtvaardigheid van een onrechtvaardige 

noch vanwege de rechtvaardigheid van een rechtvaardige.[5] 

 

[1] De mensen van de Qiblah (Ahl al-Qiblah): de mensen van de gebedsrichting; i.e. de moslims. 

[2] D.w.z. je vermeldt de overlevering waarin staat dat de pleger van een bepaalde zonde naar het Vuur zal gaan, 
zonder te getuigen over een specifieke moslim, die het gepleegd heeft, dat hij naar het Vuur zal gaan. 

[3] D.w.z. je vermeldt de overlevering waarin staat dat de pleger van een bepaalde daad naar het Paradijs zal 

gaan, zonder te getuigen over een specifieke moslim, die het verricht heeft, dat hij naar het Paradijs zal gaan. 

[4] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (3501) en Ṣaḥīḥ Muslim (1820) is overgeleverd van Ibn ʿUmar  dat de Profeet  
zei: “Deze zaak (het kalifaat) zal bij Quraysh blijven zolang er nog twee van hen over zijn.” En in de be-
woording in Ṣaḥīḥ Muslim staat: “…zolang er nog twee mensen over zijn.” En tevens in Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy 
(3500), overgeleverd van Muʿāwiyah  dat de Profeet  zei: “Voorwaar, deze zaak (het kalifaat) ligt bij 
Quraysh. Niemand is vijandig tegen hen behalve dat Allāh hem op zijn gezicht zal werpen, zolang zij de 
religie tot stand brengen.” 

[5] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (2956) en Ṣaḥīḥ Muslim (1841) is overgeleverd dat de Profeet  zei: “De leider is 
slechts zoals een schild waarachter gestreden wordt en waarmee men zich beschermt. Indien hij opdraagt 
tot godsvrees en rechtvaardig is, dan wordt hij daarvoor beloond, en indien hij iets anders zegt, dan zal 
het tegen hem zijn.” Zie o.a. [6] De Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad), passage 29.  

23  U  �N �- �@�{ �� 	*�>�� 	� ��� 	4 �5�� �� 	8 �� ���� �n �' �� �T ���l�3
 �K�� �N	� �� 	� ¢�²�� �m �\	� �S	� �- �@�> 	
 �' �6�� �7	� 	+��#�� 	=

 �
 �B ��: 	�� �"� � 	- � �r�O Y�: 	� �� �I	� �J 	= �K( �S�: �  �
 �2�> �?�3 �- �4����3 �- 	@	� �Z ;� �D�3 �- �� 	- �+ � �8 �n �' �H� �b

� �b �u �B �@�{ ��U �m �C� �T �l�� �6 	D�#�3 �N �- , �H  
 

 
  

24U   	* ������#� �o�  	= �@ ������{ ��  �� ���������  �n �' �� ������T ������������l�3  �N �-
 �K( �S�: �K�� �N	� 	@	� ¢�²�� � �\� 	® �-�� 	@	> �
 �' 	³ �̀ ��������D	�
  �H� ���b �u �B ����: 	� � ���"� � 	- � �r�O Y���: 	� ���� �I 	��� �J 	=

 �3 �- �4�� ���3 �- 	@	� �Z ;� ��������D�3 �- �� 	- �+ � �8 �n �' �@�{ �� �2�> �?
U �m �C� �T �l�� �6 	D�#�3 �N �- , �H� �b �u �B  

 
 
 

25  U 	�� ���#�� �� 	8 ��	��� � ���8 ���: �
�� 	= �* ���O �̀ 	 �®� �-
 �2 �T �' 	,���# �: �K�� 	����#�� �� 	8 �� ���� 	E �ª�A �� �- U 	K���# �$�
 � � 	���� �2 	5 	 �\ ��	� �
 	��: �N �- �2 	T�A �> �' �� �
� �� �N �- � ����TA	O

 	_��A	� ��	�U 	* �'� �!��    
 

26  U �- 9
�� , 	* ���
	t� �E� �F �8 Y2	t� ���� ��� ���8 �C� ���T 	 �o� �-
 �N �- �
	t���������� �b �+ �(��������� �b �@�>	g�� �: �N �- ,�- �
��������� �Q��������� �O �-��

U ��	C� �' �� ��� �'  



216  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

27.  Het vrijdaggebed, de twee feestgebeden en de Ḥajj worden ver-

richt samen met de machthebbers, zelfs al zijn het geen vrome 

rechtvaardigen en geen godvrezenden. 

28.  De kharāj,[1] ṣadaqāt,[2] aʿshār,[3] fayʾ[4] en ghanīmah[5] worden af-

gestaan aan de machthebbers, of zij hier nu rechtvaardig of on-

rechtvaardig mee omgaan. 

29.  Het gehoorzamen van degene die door Allāh als gezaghebber 

over jou is aangesteld. Onttrek jezelf niet van gehoorzaamheid en 

kom niet tegen hen in opstand met je zwaard. [Wees geduldig] tot 

Allāh je een verlichting en een uitweg geeft. 

30.  Dat je luistert en gehoorzaamt, dat je niet in opstand komt te-

gen de machthebber en dat je de eed van trouw niet verbreekt, want 

wie dit wel doet, is een afgeweken innovator (mubtadiʿ) die zich 

heeft afgesplitst van de gemeenschap (Jamāʿah). 

31.   Als de machthebber je opdraagt tot ongehoorzaamheid aan Allāh, 

dan mag je hem (hierin) absoluut niet gehoorzamen, maar je mag 

ook niet in opstand komen tegen hem, noch mag je hem zijn recht 

ontnemen. 

32.  Zich onthouden tijdens fitnah[6] is een voortgaande, overgeërf-

de Sunnah. Het is verplicht om je eraan te houden. Indien je be-

proefd wordt, offer dan je ziel en je bezit op, maar niet je religie. On-

dersteun de fitnah niet met je hand of je tong, maar weerhoud je 

hand, je tong en je begeerte. En Allāh is de Helper. 
  

  
 

[1] Kharāj: een vorm van landbelasting die de islamitische staat int over grond wat veroverd is middels ʿanwah 
(strijd) of over grond wat veroverd is middels een ṣulḥ (verdrag). [Muʿjam Lughat al-Fuqahāʾ] 

[2] Ṣadaqāt: aalmoezen. Hier wordt echter specifiek de zakāh bedoeld. 

[3] Aʿshār: één tienden, meervoud van ʿushr (één tiende; 1/10). Dit is de Zakāh die betaald wordt over gewas-
sen die door regen of andere natuurlijke bronnen van water voorzien worden, zonder irrigatie.  

[4] Fayʾ: oorlogsbuit die verkregen is zonder strijd. 

[5] Ghanīmah: oorlogsbuit die verkregen is middels strijd. 

[6] Fitnah: oproer, tumult en beproeving.  

27U   ��� �- ������������ �Q ������������ �
 ������������ �? ������������ �F �8 9�� �"� �- 	K� ��A 	? ��� �- �*
 �N �- PN- �� ���' Pm �+ �
�� �(��( �S�: � �� �K	� �- 	K� ���g�> 9�����������!��

U �H��A 	��² ��  
  

28U   	+� ������l �'� �E� �- 	���� �� ������D�� �- 	�� �
� �®� �F�O �C �-
 �_�� � ��TA	O �(�� �� ��' 	H � �
 �8� �E� ��	� 	* ��
A	# �� ��� �- 	H �� �� ��� �-

U�- �+� �b  
  

29 U �A 	��� 	N� �- ��������� 	� �C� ��������� �
 ��������� �N , �£ �
 �8�� �̂ � �c �N �- ��
  �I	��A �!	� 	@�A �> �' �� �
� �́  �N �- �* �'��j �� 	8 �£ ���: �� 	X�# �3

¢�L �� U� Pb �
� �[ �- � Pb �
�O �I�� �̂ � �4 �?� �©  
 
  

30  U �F �
 ������!�3 �- , 	K��g�> 9�����!�� �n �' �� �
� �́  �N �K�� �-
 �I 	����� �J �4 �����?�O  �� �
�O , P* �����?�A �� �� �����S�# �3 �N �- �FA	g�3 �-

U 	* �' �u �Q�>	� YZ 	+� �� �8 Ys	�� � �[ Y� 	��L�� �8 �( �T�O  
 

 

31  U �( ���5  �
 ���8�0 	�������  �K� �������g ���> 9������������!��  �£ �
 ���8��  �K	� �-   	 � 	�
 �ª�A �� �- �* ���L�� �/�� �@ ���?A	g�3 �K�� �I ��� �ª�A�> �O Y* ���A 	�����������D �? �8

U �@ �� �� �@ �?�#� �¤ �N �- 	@�A �> �' �� �
� �́  �K�� �I��  
  

  

32 U  Y* ���A 	������������� ���8 Y* ���# ������������1 	* ���#�L 	� ��� 	= �£� �������������! �8 	 �V� �-
 �I ������������! ���� �_ ;� ����O �.�A	>�L ��� 	K	¥ ��O � ��T �8- �X�� Y6 	�b� �-

 �K- �C �I ���� ��8 �-  ����A	� 	*��#�L 	� ��� �n �' ��	?�3 �N �- �I	�#:	C
  �I ����� �������������!	� �- �£ �� ���: �s�� �B� 	�	S�� �- �K� �������������!	� �N �-

 � ��� �- �£� �( �5 �- ��� �U � 	? �
  
 



217 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

33.  Zich weerhouden van de mensen van de Qiblah.[1] Verklaar nie-

mand van hen tot ongelovig vanwege een zonde en plaats hem niet 

buiten de Islam vanwege een daad,[2] tenzij daar een overlevering 

over is: in dat geval dien je de overlevering over te leveren zoals 

deze gekomen is en zoals deze overgeleverd is, en dan dien je erin 

te geloven, het te accepteren en te weten dat het is zoals het geko-

men is, zoals: het nalaten van het gebed (tark aṣ-ṣalāh),[3] het drinken 

 

[1] De mensen van de Qiblah (Ahl al-Qiblah): de mensen van de gebedsrichting; i.e. de moslims. 

[2] Zolang het geen daad van ongeloof is, zoals de rest van deze passage duidelijk benadrukt. 

[3] Dit werk is, zoals reeds vermeld, een overlevering van consensussen. Deze uitspraak van de auteur is dus 
één van de consensussen die overgeleverd zijn door de geleerden van de Salaf over het ongeloof van de 
verlater van het gebed. Consensus werd tevens overgeleverd door de leraar van al-ʾImām Ḥarb, namelijk 
al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah (238 NH) , zoals al-Marwaziyy (294 NH) overleverde in zijn werk Taʿẓīm 
Qadr aṣ-Ṣalāh (990) dat Isḥāq ibn Rāhūyah zei: “Het is authentiek overgeleverd van de Boodschapper van 
Allāh  dat de nalater van het gebed ongelovig is. En dat was de mening van de mensen van kennis vanaf 
de tijd van de Profeet  tot op de dag van vandaag, namelijk dat degene die het gebed met opzet nalaat, 
zonder excuus, tot de tijd ervan voorbijgaat, een ongelovige is. En het voorbijgaan van de tijd is wanneer 
je het Ẓuhr-gebed uitstelt tot zonsondergang en al-Maghrib tot de opkomst van al-Fajr.” (Er zijn verschil-
lende opinies inzake wanneer iemand beschouwd wordt als ‘verlater van het gebed’.) 

  █  Al-ʾImām Ayyūb as-Sakhtiyāniyy (131 NH), een van de grote tābiʿīn, leverde ook een consensus over, 
zoals overgeleverd werd door al-Marwaziyy in Taʿẓīm Qadr aṣ-Ṣalāh (978) dat Ayyūb zei: “Het verlaten 
van het gebed is ongeloof. Hier wordt niet van mening over verschild.”  

Al-Marwaziyy (294 NH) leverde over in Taʿẓīm Qadr aṣ-Ṣalāh (893) en al-Lālakāʾiyy in Sharḥ Uṣūl al-
Iʿtiqād (1538) dat de metgezel Jābir ibn ʿAbdillāh  gevraagd werd: “Welke van de daden maakte het on-
derscheid tussen ongeloof en geloof (al-ʾĪmān) bij jullie, in de tijd van de Boodschapper van Allāh ?” Hij 
zei: “Het gebed.” 

 Overgeleverd in Jāmiʿ at-Tirmidhiyy (2622) dat de Tābiʿiyy-geleerde ʿAbdullāh ibn Shaqīq (108 NH)  
zei: “De metgezellen van de Profeet  beschouwden het nalaten van geen enkele daad als ongeloof, be-
halve het gebed.” Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door al-ʾAlbāniyy in Ṣaḥīḥ Sunan at-Tirmidhiyy (2622). 

 Overgeleverd door al-ʾImām Aḥmad in zijn werk Kitāb al-ʾĪmān (210) en Ibn Baṭṭah in al-ʾIbānah al-
Kubrā (888) dat al-ʾImām al-Ḥasan al-Baṣriyy (110 NH)  zei: “Het heeft mij bereikt dat de metgezellen 
van Muḥammad  gewend waren om te zeggen: ‘Tussen de dienaar en tussen dat hij shirk (afgoderij) 
pleegt en ongelovig wordt bevindt zich: dat hij het gebed nalaat zonder excuus.’” 

Al-Marwaziyy (294 NH) zei in Taʿẓīm Qadr aṣ-Ṣalāh (2/925): “We hebben de overleveringen vermeld 
die overgeleverd zijn van de Profeet  inzake het tot ongelovig verklaren van de nalater van het gebed 
en waarin hij hem buiten de religie plaatste, en dat het toegestaan is om te strijden tegen degene die 
weigert om het te verrichten. Hetzelfde heeft ons bereikt van de metgezellen  en er is van niemand van 
hen iets gekomen wat hiervan afwijkt.” 

  █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728 NH)  zei in Sharḥ al-ʿUmdah (2/67) over deze zaak: “En omdat dit de 
consensus van de metgezellen is. Toen er tegen ʿUmar gezegd werd: ‘Het gebed, het gebed!’ – toen hij 
gewond was (nadat hij gestoken was) – zei ʿUmar: ‘Jazeker. Er is geen aandeel in de Islam voor degene 

 

33  U � P� ���� �
 ;� �S�3 �N , 	*�>�� 	� ��� 	4 �5�� �� �' 9s �S��� �-
  �4 �
 �?	� 	_ �̀ ���1 	 �V� �� 	8 �@ �b 	
� �́  �N �- �6�� �7	� �2 �T�# 	8

 �I 	������� �J  	=  �K( �����S �����:  �K��  �N	� � 	- � �r �����O  Y�������: 	� �������� 
 	@ 	��� �Z ;� �������������D�3 �- �� 	- �+ �u �B �- �H� ���b �u �B ����: 	� � ���"�  

 	£ �
 ��3  : �( ��q ���  , �� 	- �+  �u ��B  �@ �������{ ��  �2 ��> ��? ��3 �-  �@ �������> ��� ��� ��3 �-
UUU	m �̀ �D��  



218  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

van bedwelmende drank (en het daardoor verlaten van het gebed),[1] 

en dergelijke, of dat iemand een innovatie (bidʿah) invoert waarvan 

de verrichter toegeschreven wordt aan ongeloof en het treden bui-

ten de Islam. Volg hierin de overlevering en ga deze niet voorbij. 

34.  Ik houd niet van het bidden achter de mensen van innovaties 

noch het bidden (van het dodengebed) over hun overledenen. 

35.  De eenogige Dajjāl (Antichrist) zal verschijnen, daar is geen twij-

fel of onzekerheid over, en hij is de meest leugenachtige der leuge-

naars.[2]
 

 

die het gebed nalaat.’ (Muwaṭṭaʾ Mālik 2/83) En zijn verhaal staat in de Ṣaḥīḥ (i.e. al-Bukhāriyy en/of 
Muslim). In een andere versie die van hem overgeleverd werd, zei hij: ‘Wie niet bidt, heeft geen Islam.’ 
Overgeleverd door an-Najjād (o.a. in Taʿẓīm Qadr aṣ-Ṣalāh [2/897] van al-Marwaziyy). En dit zei hij in 
aanwezigheid van de metgezellen.” 

Al-ʾImām Ibn al-Qayyim  zei over de uitspraak van ʿUmar ibn al-Khaṭṭāb  in zijn werk Kitāb aṣ-
Ṣalāh (p. 67): “Hij zei dit dus in aanwezigheid van de metgezellen en zij keurden dit niet af bij hem. Het 
soortgelijke hebben we reeds vermeld van Muʿādh ibn Jabal, ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAwf en Abū Hurayrah, 
en er is van geen enkele metgezel bekend dat hij hiertegen inging.”  

Al-ʾImām Ibn Baṭṭah  leverde over in al-ʾIbānah al-Kubrā (1870) dat al-ʾImām al-ʾAwzāʿiyy (157 NH) 
 zei: “Je dient te kijken naar datgene waar de metgezellen van de Boodschapper van Allāh  zich op 
bevonden ten opzichte van de desbetreffende zaak. [...] Als zij hierin verenigd zijn op één zaak en nie-
mand onder hen afgeweken is, hoe kan men dan een ander standpunt innemen? Want zeker, vernietiging 
ligt in het afwijken van hen, en zeker, het kan niet zo zijn dat zij zich verenigen op iets terwijl de leiding 
ergens anders ligt.”  

[1] Belangrijk: hier wordt niet de daad van het drinken van bedwelmende drank (al-khamr) op zich bedoeld, 
maar het feit dat het drinken hiervan in veel gevallen betekent dat diegene het gebed zal nalaten, en het 
nalaten van het gebed is ongeloof.  

  █  Al-ʾImām Aḥmad  leverde over in zijn werk Kitāb al-ʾĪmān (233), dat de metgezel ʿAbdullāh ibn ʿAmr 
ibn al-ʿĀṣ  zei: “Ik heb liever dat ik overspel pleeg dan dat ik bedwelmende drank drink. Zeker, als ik 
bedwelmende drank drink, dan zal ik het gebed nalaten, en wie het gebed nalaat, heeft geen religie.” En 
in Sunan an-Nasāʾiyy (5665) is overgeleverd dat de Tābiʿiyy Masrūq ibn al-ʾAjdaʿ (62 NH) zei: “Wie bedwel-
mende drank (al-khamr) drinkt, is ongelovig geworden, en zijn ongeloof is dat hij geen gebed heeft.”  

  █  Zoals we in deze overleveringen zien, draait het om het verlaten van het gebed. De auteur vermeldde 
het dan ook meteen na het nalaten van het gebed, omdat het daaraan verbonden is. Het drinken van be-
dwelmende drank op zich is dus geen ongeloof. 

[2] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (7407, 3439, 4402) en Ṣaḥīḥ Muslim (169) is overgeleverd van ʿAbdullāh ibn ʿUmar 
 dat de Profeet  zei: “Voorwaar, Allāh is niet eenogig,” – en hij wees met zijn hand naar zijn oog – 
“terwijl al-Masīḥ ad-Dajjāl (de Antichrist) blind is aan zijn rechteroog, alsof zijn oog een uitpuilende druif 
is.”  █  In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (7408) is overgeleverd dat de Profeet  zei: “Allāh heeft geen profeet ge-
stuurd behalve dat hij zijn gemeenschap waarschuwde voor de eenogige leugenaar. Voorwaar, hij is een-
ogig – en jullie Heer is niet eenogig – en tussen zijn twee ogen staat geschreven: kāfir (ongelovige).” 

 ��� 	i � �d �- ����� �f ����� �
 ����� �@�� �R�� � �8 �- 	
   �� 	��L�� �: �-�� , �I	� �J
 	�- �
� �®� �- 	
 �� �S��� ��	� � �T�� 	�� ������< �6 ������!�# �: P* �' ��	�
 �N �-  �I 	������� �J  	=  �
���� �E�  	F	�� ��3� �-  , 	_ �̀ ������������1 	 �V�  �� 	�8

U �c �, 	-�� ��  
 

34 U 	� ��	�� ��� 	4 ��5�� �s�> �� �m �̀ ������������D�� 96 	���� �N �-
 ��� �8 �� �8 �n �' �m �̀ �D�� �N �-U �2 �T�# 	8  

 

35  U 	= �I �������������R �N Y� 	+� ���� ��� ���b ������ �+ �( �'� �E� �-
U � 	�	J� �S��� �i �7 �B�� �( �5 �- , �i��A	3 �+� �N �- �I	� �J  

 



219 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

36.   De bestraffing van het graf is een ware werkelijkheid. De die-

naar zal gevraagd worden over zijn Heer, zijn Profeet en zijn reli-

gie, en zijn plek in het Paradijs of het Vuur zal aan hem getoond 

worden.[1] 

37.   (De engelen) Munkar en Nakīr[2] zijn een ware werkelijkheid. 

Dit zijn de twee toetsers van de graven. We vragen Allāh om stand-

vastigheid. 

38.   Het Waterbassin (Ḥawḍ) van Muḥammad  is een ware wer-

kelijkheid. Zijn gemeenschap zal erlangs komen en het heeft drink-

bekers waarmee zij eruit zullen drinken.[3] 

39.   De Weg (aṣ-Ṣirāṭ) is een ware werkelijkheid. Deze zal over het 

midden van de Hel geplaatst worden, waarna de mensen erover-

heen zullen gaan, en het Paradijs bevindt zich daarachter. We vra-

gen Allāh om veiligheid en dat we over zullen steken.[4] 

 

[1] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (1374) en Ṣaḥīḥ Muslim (2870) is overgeleverd dat de Profeet  zei: “Voorwaar, 
wanneer de dienaar in zijn graf gelegd wordt en zijn metgezellen terugkeren en hij zelfs de stappen van 
hun schoenen hoort, dan komen er twee Engelen naar hem toe die hem laten zitten en tegen hem zeggen: 
‘Wat was je gewend te zeggen over deze man, Muḥammad ?’ De gelovige zal zeggen: ‘Ik getuig dat hij 
de dienaar van Allāh en Zijn Boodschapper is.’ Waarop er tegen hem gezegd zal worden: ‘Kijk naar jouw 
plek in het Vuur, Allāh heeft deze voor jou ingewisseld voor een plek in het Paradijs,’ waarna hij ze beide 
zal zien.’ [...] Wat betreft de munāfiq (huichelaar) en de ongelovige, tegen hem zal gezegd worden: ‘Wat 
was je gewend te zeggen over deze man?’ Hij zal zeggen: ‘Ik weet het niet. Ik zei wat de mensen zeiden.’ 
Er zal tegen hem gezegd worden: ‘Je wist niet en je accepteerde de leiding ook niet.’ Vervolgens zal hij 
een slag krijgen met ijzeren hamers waardoor hij een kreet zal uitschreeuwen die iedereen nabij hem zal 
horen behalve de Thaqalayn (d.w.z. de Jinn en de mensen).” 

[2] Zie [6] De Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad), passage 17 en de bijbehorende voetnoot. 

[3] Zie [6] De Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad), passage 16 en de bijbehorende voetnoot. 

[4]  De Weg (aṣ-Ṣirāṭ) is een brug die over de Hel gelegd zal worden op de Dag der Opstanding. In een lange 
overlevering in Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (7437, 7438) zei de Profeet : “Vervolgens zal de Brug (al-Jisr) dwars 
over de Hel geplaatst worden en ik en mijn Ummah zullen de eersten zijn die het oversteken. Niemand 
zal op die Dag spreken behalve de Boodschappers en de smeekbede van de Boodschappers zal op die Dag 
zijn: ‘O Allāh, stel veilig, stel veilig.’”  █  In Ṣaḥīḥ Muslim (482) is overgeleverd dat de Profeet zei : “Het toe-
vertrouwde en de familieband zullen aan de rechter- en linkerzijde van de Weg (aṣ-Ṣirāṭ) gaan staan. Vervol-
gens zullen zij (die naar de Profeet  toe kwamen) oversteken zoals bliksem. [...] Vervolgens [sommigen] 
zoals het oversteken van de wind, vervolgens zoals het oversteken van een vogel, en de snelheid van perso-
nen is naar gelang hun daden die hen meenemen, terwijl jullie Profeet op de Brug staat en zegt: ‘O mijn Heer, 
stel veilig, stel veilig,’ totdat de daden van de dienaren niet meer kunnen en totdat een man zal komen en hij 
niet over zal kunnen steken behalve door te kruipen. [...] En aan de zijkanten van de Brug hangen haken die 
opgedragen zijn om degenen te grijpen tot wie ze opgedragen werden (om ze te grijpen): sommigen zullen 
gesneden worden maar toch ontkomen en anderen zullen opgestapeld worden in het Vuur.” 

36 U �� �' �� ��� �? ��� ���0 ������������!�: , ~e �� 	 �� �� ��� �i� �7 ��' �-
 ���? �� �8 y �
�:- 	@ 	��#:	C �� �' �- 	@ ;��A	� �� �� �' �- 	@ ;��� �+ �� 	8 �c ��

U 	+��#�� �- 	*�#� �o�  
 

  

37  U 	+(�� �� ��� � ������� �����L �O  � � �����} �- ~e �� Y\	S�� �- Y
 �S�# �8 �-
U ������h�� �̂ � ���0 �!��  

 
 

38  U �� �
� �� �� �( �� �-   �@�L �8�� 	@�A �> �' �C 	
�3 , ~e ��
U �@�# 	8 �� 	� �K(�� � �«�: Y*�A	�a �@ �� �-  

 
 

39  U�� �- �� ;D ��  �2�# �T �b 	H � �( �1 	= �F ��(�: ~e�� �� �w� �

  , �I 	��� �J 	H� �+ �- �� 	8 �* ���#� �o� �- , 	@ ���A �> �' ��� ���#�� 9
 �
�A �O

U �,� �(� �o� �- �* �8 �̀ �!�� �̂ � ���0 �!��  



220  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

40.  De Weegschaal (al-Mīzān) is een ware werkelijkheid. De goede 

en slechte daden zullen ermee gewogen worden zoals Allāh wil dat 

ze gewogen worden.[1] 

41.   De Bazuin (aṣ-Ṣūr) is een ware werkelijkheid. [De Engel] Isrāfīl 

zal erop blazen, waarna de schepping zal sterven. Vervolgens zal 

hij er nogmaals op blazen, waarna zij op zullen staan voor de Heer 

der werelden, voor de Verrekening (al-Ḥisāb) en de Oordeelvelling, 

de Beloning en de Bestraffing, en het Paradijs en het Vuur.[2]
 

42.   Het Bewaarde Tablet (al-Lawḥ al-Maḥfūẓ) is een ware werke-

lijkheid. Hieruit worden de daden van de dienaren gekopieerd 

(door de Engelen), vanwege de Voorbeschikkingen en de Voorbe-

paling die daarin voorafgegaan zijn. 

43.   De Pen (al-Qalam) is een ware werkelijkheid. Allāh heeft de 

voorbeschikkingen van alle zaken ermee opgeschreven en opge-

somd in adh-Dhikr.[3] Geheiligd en Verheven is onze Heer.[4] 

44.   De Intercessie (ash-Shafāʿah) op de Dag der Opstanding is een 

ware werkelijkheid. Een groep zal (na toestemming van Allāh) inter-

cederen voor een andere groep, waardoor ze niet naar het Vuur 
 

 

[1] Al-Mīzān: de Weegschaal op de Dag der Opstanding. Al-ʾImām Ibn Baṭṭah (387 NH)  zei in al-ʾIbānah 
aṣ-Ṣughrā (268): “De Profeet  zei: ‘De Mīzān ligt in de Hand van de Genadevolle (ar-Raḥmān), Hij laat 
deze zakken en rijzen.’ (Musnad Aḥmad [17630], Sunan Ibn Mājah [199], as-Sunnah [1202] van ʿAbdullāh 
ibn Aḥmad) Wie hierover twijfelt of het ontkent, is in enorme dwaling vervallen. De mensen van kennis 
over de berichtgevingen, de geleerden, de asceten en de aanbidders in alle gebieden, hebben er overeen-
stemming over dat het geloven hierin verplicht is.” 

[2] Allāh � zei in Sūrat az-Zumar 39:68 (vert.): �En er zal op de Bazuin geblazen worden, waarna degenen 

die zich in de hemelen en degenen die zich op aarde bevinden, neervallen, behalve wie Allāh wil. Vervol-
gens zal er nogmaals op geblazen worden, waarop zij plots zullen staan, terwijl zij kijken. {68}�   

Al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal (241 NH)  zei in zijn verhandeling Risālat Aḥmad ilā Musaddad (nr. 32), 

zoals overgeleverd door Abū Yaʿlā (458 NH) in Ṭabaqāt al-Ḥanābilah (2/430): “En geloven in het blazen op 
de Bazuin (aṣ-Ṣūr). De Bazuin is een hoorn waar (de Engel) Isrāfīl  op zal blazen.”  

[3] Adh-Dhikr: de Vermelding; hier wordt het Bewaarde Tablet (al-Lawḥ al-Maḥfūẓ) bedoeld. 

[4] In Jāmiʿ at-Tirmidhiyy (2155) is overgeleverd dat de Profeet  zei: “Voorwaar, toen Allāh de Pen schiep, 
zei Hij ertegen: ‘Schrijf.’ Het zei: ‘Wat moet ik schrijven?’ Hij (Allāh) zei: ‘Schrijf de Voorbeschikking (al-
Qadar): wat er was en wat er zal zijn tot in de eeuwigheid.’” Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door al-ʾAlbāniyy 
in Ṣaḥīḥ Sunan at-Tirmidhiyy (2155). Er is tevens overgeleverd in Ṣaḥīḥ Muslim (2653) dat de Profeet  
zei: “Allāh schreef de voorbeschikkingen van de schepselen op (in het Bewaarde Tablet), vijftigduizend 
jaar voordat Hij de Hemelen en de aarde schiep, terwijl Zijn Troon zich op water bevond.” 

40 U  ����# �! �q���� ��� 	@	� �K �,(���� �3 , ~e �� �K� �X����A���� 	
 ������� �-
U 	@	� �K �,(�3 �K�� �̂ � �H� �R �u �B 	����;A �!�� �- 

 
 

41  U ~e ����  �+( 9������������D�� �-    �4�����A 	��O � � ��	�  	@������A 	��O  �µ ���� ���# ���:
 y
 ������ �E� 	@������A 	���O  �µ ����� ����# ����:  �2 ����$  �e ����> � ����®� ��( ����
 ����A ����O

  � 	 �­� �? ��� ;i
	� �K( �8( ���A �O 	H� �� �� ��� �- 	i� �! 	q�>	�
U 	+��#�� �- 	*�#� �o� �- 	i� �� 	? ��� �- 	i� �(�h�� �-  

  
  

42 U ��������� �³ �( �������>�� �-� �µ �������!�#�L �!�3 , ~e �������� �¶( �� �q �

 ������
 �'�� �@ ������# 	8� 	� 	C� ������� 	? ��� ���� ������
� �� 	������8 	@�����A	O �. ���� ������1 �

 ����U 	H� �� �� ��� �- 	
:	C� �� �
  
 
 

43  U  ;4 ���B �
:	C� ���� �8 	@ 	��� �̂ � �6 ���L �B , ~e �� �2�> �� ��� �-
  � ������# 9� �+ �£ �+� ��������L �O  , 	
 �B ;7�������  	=  �c� ����������������D ���� �-  �H � �v

U ��� �?�3 �-  
 

44 U , ~e ������� 	* ������8��A 	� ��� �_ �( ������: �* �'� �� ������l�� �- �F �� ������l�:
+� �����������#�� ��	� �K- �\ 	����������D�: �̀ �����������O �_ �( ������������ 	= Y_ �( ������������, 

  



221 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

gaan. En een groep zal uit het Vuur treden nadat zij deze binnenge-

treden waren, door de intercessie van de voorsprekers. En een 

groep zal uit het Vuur treden met de Genade van Allāh nadat Hij 

hen daarin laat verblijven zolang Hij wil.[1] 

45.   Een groep zal voor altijd in het Vuur verblijven, en dat zijn de 

mensen van afgoderij (ash-shirk), loochening, ontkenning en onge-

loof in Allāh. 

46.   De dood zal op de Dag der Opstanding geslacht worden tussen 

het Paradijs en het Vuur.[2] 

47.   Het Paradijs en wat zich erin bevindt is al geschapen, en het 

Vuur en wat zich erin bevindt is al geschapen. Allāh schiep deze 

beide en vervolgens schiep Hij de schepselen ervoor. Beide[3] zul-

len nooit vergaan en wat zich erin bevindt zal ook nooit vergaan. 

48.   Als een innovator of zindīq[4] de volgende Uitspraak van Allāh 

 als bewijs aanvoert: �Alles zal vergaan, behalve Zijn Gezicht.�[5] 

en dergelijke verzen, zeg dan tegen hem: alles waarvoor Allāh heeft 

voorgeschreven dat het zal vergaan en zal eindigen, zal vergaan. Het 

Paradijs en het Vuur zijn echter geschapen om permanent te  
 

 

[1] Zie in deze verzameling: [6] De Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad) , passage 18 (incl. voetnoten). 

[2] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (4453) en Ṣaḥīḥ Muslim (2849) is overgeleverd dat de Boodschapper van Allāh  
zei: “De dood zal (op de Dag der Opstanding) gebracht worden in de vorm van een zwart-wit gespikkelde 
ram, waarna een roeper zal roepen: ‘O mensen van het Paradijs!’ Hierop zullen zij hun nekken uitstrek-
ken en kijken, waarna hij zal zeggen: ‘Kennen jullie deze?’ Zij zullen zeggen: ‘Ja, dit is de dood.’ En zij 
zullen hem allemaal gezien hebben. Vervolgens zal hij roepen: ‘O mensen van het Vuur!’ Zij zullen hun 
nekken uitstrekken en kijken, waarna hij zal zeggen: ‘Kennen jullie deze?’ Zij zullen zeggen: ‘Ja, dit is de 
dood.’ En zij zullen hem allemaal gezien hebben. Vervolgens zal het geslacht worden en hij (i.e. de roeper) 
zal zeggen: ‘O mensen van het Paradijs: eeuwigheid en geen dood. En, o mensen van het Vuur: eeuwigheid 
en geen dood.’ [...]” 

[3] D.w.z.: het Paradijs en het Vuur. 

[4] Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  legde uit in Majmūʿ al-Fatāwā (7/471): “De zindīq, in het gebruik van deze fiqh-
geleerden, is de munāfiq (huichelaar) zoals deze er was in de tijd van de Profeet , en dat is dat iemand de 
Islam uitdraagt terwijl hij iets anders verbergt, of dit nu een religie is, zoals het jodendom, christendom of 
een andere religie, of dat hij nu een ontkenner (muʿaṭṭil) is die de Schepper, het Hiernamaals en goede daden 
ontkent.” 

[5]  Sūrat al-Qaṣaṣ 28:88. 

  � ������5( ���> ���� �C � �������8 �� �������? ����  	+� �������#����  �� 	��8  Y_ �( ����  �� �
 � ���� �-
 �� 	8 Y_ �(�� �� �
� �� �- , � 	?	O� ����������l�� 	* �'� �� ����������l	� 	+��#��

U �̂ � �H� �R � �8 � �TA	O �2 �T�h	� �> �: � �8 �� �?�� 	^� 	*� �& �
	�  
 
 
 

45U   �4 �5�� �2 �5 �- ,� P��) �� 	+������#�� 	= �K- ���>� �� Y_ �(�� �-
 	 ���	� 	
 �� �S��� �- 	C( �q� �o� �- 	6: 	7 �S�L�� �- 	£ � ;«��U  

  
  

46U  ��� �¡�� �7�: �- ���������� �_ �(�: �� �( �
 	*�#� �o� � � �� 	* �8��A 	� ���
U 	+��#�� �-  

  

47  U 	. ����	> �� �- � ���TA	O � ���8 �- �* ���#� �o� 	. ����	> �� �� ���� �-
 �
 �T ���> �� � �TA	O � �8 �- �+��#�� ������� �e�>� �®� �e�> �� �2�$ �̂ � �

 �
 	TA	O � �8 ¢�# ���: �N �- 	K��A�# ���: �N , �u� �p�U� P��) �� �  
 

 

48 U 	^� 	� �( ��	� Ye: 	� ��� 	, Y� 	� ���L�� �8 ���L ��� 	K	¥ ��O :  
� �f�g�h�i�kj�   x  :W �D �����88 z ,  

  �̂ � �6��L �B �� 	�� �H � �v 94 ��B : �@ ��� �4 ����O ,� �7 ��5 	( �q�#	� �-
�# �� ��� 	@�A �> �' ������ ��� �- �H� ������ �T ������ �5 �£ �̀ ������ ��� �- , YI	�� ������ �Q �������# ������ �* 

  �N 	H� ���� �>	� ��L ��	> �� �+��#�� �-�# ���>	�������� , 	£ �̀ �T�>	� �N �- 	H� 



222  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

blijven bestaan, niet om te eindigen en te vergaan, en zij behoren 

beide tot het Hiernamaals en niet tot het wereldse. Al-Ḥūr al-ʿĪn[1] 

zullen niet sterven bij de totstandkoming van het Uur, noch bij het 

blazen (op de Bazuin), noch ooit, want Allāh  heeft hen geschapen 

om permanent te blijven bestaan en niet om te vergaan, noch heeft 

Hij de dood voor hen voorgeschreven. Wie iets zegt dat hiervan 

afwijkt, is een afgeweken innovator (mubtadiʿ) en afgedwaald van het 

rechte Pad. 

49.   Allāh schiep zeven hemelen boven elkaar en zeven aarden on-

der elkaar. Tussen de hoogste aarde en de laagste hemel bevindt 

zich een afstand van vijfhonderd jaar en ook tussen iedere twee 

hemelen bevindt zich een afstand van vijfhonderd jaar. 

50.   Het water bevindt zich boven de hoogste, zevende hemel en 

de Troon van de Genadevolle (ar-Raḥmān) bevindt zich op het wa-

ter. En Allāh  bevindt Zich op de Troon.[2] 

51.  De Stoel (al-Kursiyy) is de plek van Zijn Twee Voeten.[3] 

 

[1] Al-Ḥūr al-ʿĪn zijn de vrouwen van het Paradijs, zoals Allāh hen vermeldde toen Hij zei (vert.): �En schone 
vrouwen (Ḥūr) met mooie, grote ogen. {22} Zoals bewaard gebleven parels. {23}� [56:22-23]. Al-ʾImām aṭ-
Ṭabariyy (310 NH)  zei in zijn Tafsīr van Sūrat al-Wāqiʿah 56:22: “Al-Ḥūr is het meervoud van ḥawrāʾ en 
dat is de vrouw wiens oogwit helder is en waarbij het zwarte (van de pupil) gitzwart is. En al-ʿĪn is het meer-
voud van ʿaynāʾ, en dat is de vrouw met grote mooie ogen.” 

[2] Overgeleverd door al-ʾImām ad-Dārimiyy (280 NH) in an-Naqḍ ʿalā'l-Marīsiyy (98, 111, 137) en ar-Radd 
ʿalā'l-Jahmiyyah (81), evenals door al-ʾImām Ibn Khuzaymah (311 NH) in Kitāb at-Tawḥīd (178, 787) en an-
deren, van de metgezel ʿAbdullāh ibn Masʿūd , hij zei: “Tussen de hemel en de aarde ligt een afstand van 
vijfhonderd jaar. Tussen iedere hemel en de andere hemel ligt een afstand van vijfhonderd jaar. Tussen 
de zevende hemel en de Kursiyy (Stoel) ligt een afstand van vijfhonderd jaar. Tussen de Kursiyy en het 
water ligt een afstand van vijfhonderd jaar. En de Troon bevindt zich op het water. En Allāh bevindt Zich 
op de Troon, terwijl Hij jullie daden kent.” Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door Ibn al-Qayyim in Ijtimāʿ al-
Juyūsh al-ʾIslāmiyyah (p. 100) en door adh-Dhahabiyy in al-ʿUluww (p. 64). 

[3] Zoals overgeleverd is in Kitāb as-Sunnah (572) van Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad dat Ibn ʿAbbās  zei: 
“De Kursiyy is de plek (mawḍiʿ) van de Twee Voeten (van Allāh), en niemand kent de omvang van de Troon.” 
Tevens overgeleverd door al-ʾImām ad-Dārimiyy (280 NH)  in an-Naqḍ ʿalā'l-Marīsiyy (89), waarna ad-
Dārimiyy zei: “Dit is wat we van Ibn ʿAbbās kennen als authentiek (ṣaḥīḥ) en bekend.” Ook vermeld door 
al-ʾImām Ibn Khuzaymah (311 NH) in Kitāb at-Tawḥīd (156), ad-Dāraquṭniyy in Kitāb aṣ-Ṣifāt (36), Ibn 
Mandah in ar-Radd ʿalā'l-Jahmiyyah (15), Ibn Abī Shaybah in al-ʿArsh (61) en al-Ḥākim in al-Mustadrak 
(3116). Al-ʾAzhariyy (370 NH) zei in Tahdhīb al-Lughah (10/54): “De mensen van kennis hebben er over-
eenstemming over dat deze overlevering authentiek (ṣaḥīḥ) is.” 

 �+( �q���������������������� ��� �- U���A �� 9���� �� 	8 �N 	m �
 	� �|� �� 	8 � � ��} �-
 ����# 	' �N �- 	* ��'� �������������!�� 	_� ��A	� �� ��# 	' ���L �
�: �N � 	?���

  �̂ � �K� 	E ,� P��) �� �N �- 	* �f ���#��    	H� ���� �>	� �� �T ���> ��
 �� �
�O , �� �(� �­� �� 	T�A �> �' �6 ����L �S�: � �� �- , 	H� ����# ���>	� �N

 	� ��� ���� �� ���� �- Ys	�� � ���[ Y� 	� ���L�� �8 �( �T�O �I	��� �J 	� �̀ 	f
U 	4A	� �!�� 	H � �( �1 �� �' �4 ��  

  
 
  

49 U �
 ���1 �F�� ���1 �̂ � �e�> �� �- ����������� �Z �(�O � �T ���� �?�� ��� �-�  
 �·�?�� �� 	8 �4 �� ���1�� � �T ���� �?�� � 	��� �+�� �F�� ���1 �- �·�?��  

 	� �+� �E� � � �� �-   �
 �!�� �- ��A �> �? ��� �  	H� 	ª� �̧  �m �\ 	! �8 ��A �� 9���  
 U �_� �' 	* �t� 	8 	ª� �̧  �m �\ 	! �8 	��: �H �u �1 ;4 �B � � �� �- �_� �' 	* �t� 	8 

  

50  U ��� �- �� �
 �� �
 �!�� �Z �(�O �H� �� �¹ �
 �' �- 	* �?	�� �!�� ��A �> �? ��� 	H�
 � ��� �- 	H� � �º� �Z �(�O 	�� �& �
��  U 	¹ �
 �? ��� �n �'  

  
  
51 U 9 	» �
 �S��� �- U 	@�A �8 ���� �F 	� �( �8  



223 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

52.   Allāh weet wat zich in de zeven hemelen en in de zeven aarden 

bevindt, wat zich ertussen en eronder bevindt, en wat zich bevindt 

onder de grond en op de bodem van de zeeën. Hij kent de wor-tel 

van iedere haar, iedere boom, ieder gewas en iedere plant, en [Hij 

kent] de plek waar ieder blad valt, het aantal van al deze zaken en 

het aantal kiezelstenen, zand en aarde. En [Hij kent] het gewicht 

van de bergen, de druppels van de regen en de daden van de die-

naren, en hun sporen, hun spraak, hun zielen, hun gemompel en 

dat wat hun borsten fluisteren. Hij weet alles. Niets ervan is ver-

borgen voor Hem. 

53.   Allāh bevindt Zich op de Troon boven de zevende hemel, en 

tussen Hem en de schepping bevinden zich schermen (ḥujub) van 

vuur, licht, duisternis en datgene wat Hij het beste weet.[1] 

54.   Als een innovator, dwalende of zindīq de volgende Uitspraak 

van Allāh � als bewijs aanvoert: �En Wij zijn (met Onze Kennis) 

dichter bij hem dan zijn halsader. {16}�,[2] en Zijn Uitspraak: �En Hij 

is met jullie (met Zijn Kennis), waar jullie ook maar zijn. En Allāh is 

Alziend over wat jullie doen. {4}�[3] en Zijn Uitspraak: �Er zal geen 

heimelijk gesprek plaatsvinden tussen drie (personen) behalve dat 
 

 

[1] In Ṣaḥīḥ Muslim (179) is overgeleverd dat de Profeet  zei: “Voorwaar, Allāh slaapt niet en het past Hem 
niet dat Hij zou slapen. [...] Zijn scherm (ḥijāb) is licht...”  – en in de versie van Abū Bakr (een andere 
overleveraar): “vuur (i.p.v. ‘licht’),” – “...als Hij het (d.w.z. het scherm) zou verwijderen, dan zouden de 
Subuḥāt van Zijn Gezicht alles verbranden waar Zijn Zicht (Baṣar) reikt (en Zijn Zicht reikt overal).” 
 Ibn Taymiyyah  zei in al-Fatwā al-Ḥamawiyyah al-Kubrā (p. 411): “Aḍ-Ḍabbiyy zei: ‘De Subuḥāt van Zijn 
Gezicht betekent: Zijn Grootsheid (Jalāl) en Zijn Licht (Nūr).’ Hij overleverde dit van al-Khalīl (al-
Farāhīdiyy) en Abū ʿUbayd (al-Qāsim ibn Sallām).” Al-ʾImām ad-Dārimiyy (280 NH)  zei in an-Naqḍ 
ʿalā'l-Marīsiyy (2/748): “Hoofdstuk: De schermen (ḥujub) waarmee Allāh Zich afgeschermd heeft van Zijn 
schepping. [...] Allāh heeft Zich met dit vuur afgeschermd van Zijn schepping.” 

Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (6/387): “Deze overlevering bevat de vermelding van Zijn 
scherm (ḥijāb). De aarzeling van de overleveraar bij het woord ‘vuur’ en ‘licht’ houdt het (bevestigen hier-
van) verder niet tegen, want dit soort helder vuur, vanwaar Hij sprak tegen Mūsā, wordt vuur (nār) en 
licht (nūr) genoemd. En zo noemde Allāh het vuur van een lamp ook ‘licht’. Dit in tegenstelling tot duister 
vuur, zoals het vuur van de Hel; dit wordt niet ‘licht’ genoemd. Er zijn dan ook drie categorieën: verlich-
ting zonder verbranding, en dit is puur licht zoals de maan; verbranding zonder verlichting, en dit is het 
duistere vuur; en dat wat zowel vuur als licht is, zoals de zon en het vuur van lampen in deze wereld, die 
beschreven wordt met beide zaken.” 

[2]  Sūrat Qāf 50:16.        

[3] Sūrat al-Ḥadīd 57:4.  

52U     	= � �8 �2�> �?�: �( �5 �-  	= � �8 �- 	F�� �!�� 	�� �-���������� �
 �!��
  �.� �¼ � �8 �- �� �T�L� �¼ � �8 �- �� �T�#�A �� � �8 �- 	F�� �!�� � 	� �+� �E�
  �m �
 �? ����������R ;4 ����B �. ������# �8 �- 	+� ����q	� ��� 	
 �?�� 	= � ����8 �- y �
�h��

 ;4 �B �-   �½ �� ���! �8 �- �.���� ;4 �B �- �� �+ �, ;4 �B �- �m �
 �Q ���R   ;4 �B
 	� �J �C �� �' �- �*�� �+ �- �C �� �' �- 	@;> �B �I  ��� � �q � �D ¾¢�    	4 �8 �
�� �-

 	+� ������g ���8� �E�  �
 ���g ���� �-  	�� ������� 	 ���o� �4�����A 	���� ������h ���8 �-  	i�� 9r���� �-  
 �
 �'�� �- ������ �2 �T �1� ���{ �� �- �2 �T �8 �̀ �B �- �2 �5 �+��$a �- 	C��� 	? ��� ���

  �2�> �?�: U �2 �5 �+- �� ����< 	@	� �� 	( ����1 �(�3 � �8 �- �2 �T�L �
�L� �¤ �-
 ¢ ��� �� �N �H � �v �4 �B   U �I	� �J �� 	8 YH � �v 	@�A �> �'   

 
 

53  U, 	* �?	�� �!�� 	H��� �
 �!�� �Z �(�O 	¹ �
 �? ��� �n �' �( �5 �- 
 � ���8 �- �* ����
�> �̈ �- �+(�� �- �+� ���� �� 	8 : Y6 ����Q �� �@ ����- �C �-

U�� 	� �2�> �'�� �( �5   
  

54  U �8 �-�� Y� 	��L�� �8 ���L ��� 	K	¥�O� Ye: 	��� 	, �-�� Ys	�� �f
 	^� 	� �( ��	� �:��J�K�L�M�N�O�

��  xZ  :16z 	@ 	���� �( ��	� �- ,  :��^�_�`�a�
cb�d�e�f�g���  x���: 	� � ���"�  :4 z,  

: 	@ 	������� �( ������ 	����� �-  ��M�N�O�P�Q�R�

S�T� x ����* ��	C� �Q �
 :7z , �� �-����� �q���� �5 	(��������� �7  



224  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

Hij hun vierde is (met Zijn Kennis)�[1] en dergelijke meerduidige ver-

zen uit de Qurʾān, zeg dan dat Hij daarmee doelde op: Zijn Kennis,[2] 

want Allāh is op de Troon boven de hoogste, zevende hemel. Hij (i.e. 

Allāh) weet al die zaken terwijl Hij afgescheiden (bāʾin) is van Zijn 

schepping. Geen plek is vrij van Zijn Kennis. 

55.   Allāh heeft een Troon en de Troon heeft dragers (Engelen) die 

het dragen.[3] 

 

[1] Sūrat al-Mujādilah 58:7.  

[2] D.w.z.: dat Hij met Zijn Kennis met ons is, terwijl Hij Zelf op de Troon is. Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad 
(290 NH)  overleverde in Kitāb as-Sunnah (577): “Van aḍ-Ḍaḥḥāk inzake Zijn � Uitspraak (vert.): �Er zal 
geen heimelijk gesprek plaatsvinden tussen drie (personen) behalve dat Hij hun vierde is, en geen vijf (perso-
nen) behalve dat Hij hun zesde is� [58:7], aḍ-Ḍaḥḥāk zei: ‘Hij (i.e. Allāh) is op de Troon en Zijn Kennis is met 
hen.’” Aḍ-Ḍaḥḥāk ibn Muzāḥim (105 NH)  was een Tābiʿiyy en een bekende tafsīrgeleerde. 

 Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH)  overleverde in as-Sunnah (582): “Maʿdān zei: Ik vroeg Sufyān 
ath-Thawriyy (161 NH) over de Uitspraak van Allāh (vert.): �En Hij is met jullie, waar jullie ook maar zijn.� 
[57:4], Sufyān zei: ‘Zijn Kennis.’” Tevens in as-Sunnah (583): “Aḥmad ibn Ibrāhīm leverde over aan mij, hij 
zei: ʿAliyy ibn al-Ḥasan leverde over aan ons, hij zei: Ik vroeg ʿAbdullāh ibn al-Mubārak (181 NH): Hoe 
dienen wij onze Heer te kennen? Ibn al-Mubārak zei: ‘Boven de zevende hemel op Zijn Troon, en we 
zeggen niet dat Hij hier is…’, d.w.z. op aarde, ‘…zoals de Jahmiyyah dat zeggen.’” 

Al-ʾImām al-ʾĀjurriyy (360 NH)  zei in zijn werk ash-Sharīʿah (3/1075): “Wat de geleerden als stand-
punt hebben is dat Allāh op Zijn Troon boven Zijn hemelen is en dat Zijn Kennis alles omvat. [...] En als 
iemand zegt: ‘Wat is dan de betekenis van Zijn Uitspraak (vert.): �Er zal geen heimelijk gesprek plaats-
vinden tussen drie (personen) behalve dat Hij hun vierde is, en geen vijf (personen) behalve dat Hij hun 
zesde is, en niet minder of meer dan dat behalve dat Hij met hen is, waar zij ook zijn.� [58:7], die zij als 
bewijs aanvoeren?’ Dan dient er tegen hem gezegd te worden dat de betekenis is: Zijn Kennis, en Allāh is 
op Zijn Troon terwijl Zijn Kennis hen en alles van Zijn schepping omvat. Zo hebben de geleerden het 
uitgelegd, en het begin en het eind van het vers duiden erop dat het over de Kennis van Allāh gaat.” 

De Andalusische Mālikitische geleerde Abū ʿUmar aṭ-Ṭalamankiyy (429 NH)  zei in zijn werk al-Wuṣūl 
ilā Maʿrifat al-ʾUṣūl, zoals adh-Dhahabiyy dit overleverde in zijn werk al-ʿUluww (p. 246), het volgende: 
“De moslims van Ahl as-Sunnah hebben er consensus over inzake Zijn Uitspraak (vert.): �En Hij is met 
jullie, waar jullie ook maar zijn.� [57:4] en dergelijke verzen uit de Qurʾān, dat de betekenis daarvan is: 
Zijn Kennis, en dat Allāh Zelf boven de hemelen is, Gevestigd (mustawin) op Zijn Troon hoe Hij wil.” 

[3] Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH)  zei in Kitāb as-Sunnah (203): “Van ʿAbdullāh ibn Abī Salamah, 
hij zei: ‘ʿAbdullāh ibn ʿUmar stuurde (een boodschapper) naar ʿAbdullāh ibn ʿAbbās  om hem te vragen: 
‘Heeft Muḥammad  zijn Heer gezien?’ Waarop hij antwoordde: ‘Ja, hij heeft Hem zeker gezien (met zijn 
hart).’ Zijn boodschapper antwoordde erop en zei: ‘Hoe heeft hij Hem gezien?’ Ibn ʿAbbās zei: ‘Hij zag 
Hem op een Stoel (i.e. de Troon) van goud, die gedragen werd door vier engelen – een engel in de vorm van 
een man, een engel in de vorm van een leeuw, een engel in de vorm van een stier en een engel in de vorm 
van een adelaar – in een groene tuin, en onder Hem was een kleed van goud.’”  █  Zie [6] De Fundamenten 
van de Sunnah (Aḥmad), passage 13 en de bijbehorende voetnoot, waarin uitgelegd wordt dat de Profeet  
zijn Heer zag met zijn hart. 

 �
��	� : �4 ���O 	Ka �
 �� ��� 	@	�� ������l�L �8 �� 	8 ����������������  �I	� �7	� �	# �?�: �
 �
 ������!�� �Z �(�O 	¹ �
 �? ��� �n �' �̂ � �K� 	E , �2�> 	? ��� ��������������� 	H�

  Y�	t� ���� �( �5 �- �@ ���> �B �I	��� �J �2�> �?�:  ,� ���A �> �? ��� 	* ���?	�� ������������!��
 �� 	8   �� U YK� �S �8 	@ 	
�> 	' �� 	8 (�>� �� �N , 	@ 	��>  
  

 

55 UU �@��(�> 	
� �¿ Y*�>� �& 	¹ �
 �?�>	� �- Y¹ �
 �' 	 � 	� �- 
  



225 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

56.   Allāh heeft een ḥadd (grens) en Allāh is het beste op de hoogte 

van Zijn ḥadd.[1]
 

 

[1] Ahl as-Sunnah hebben een consensus over het bevestigen van al-ḥadd (de grens) voor Allāh. Deze term is 
overgeleverd van meerdere Imāms van Ahl as-Sunnah, waaronder al-ʾImām ʿAbdullāh ibn al-Mubārak 
(186 NH) , zoals al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH) overleverde in zijn werk Kitāb as-Sunnah (202) 
van ʿAliyy ibn al-Ḥasan ibn Shaqīq die zei: “Ik hoorde ʿAbdullāh (ibn al-Mubārak) zeggen: ‘Wij kennen 
onze Heer  boven de zeven hemelen, op de Troon, afgescheiden (bāʾin) van Zijn schepping, met een ḥadd 
(grens), en we zeggen niet zoals de Jahmiyyah zeggen, namelijk dat Hij hier is,’ en hij wees met zijn hand 
naar de grond.” Ook overgeleverd door ad-Dushtiyy  in Ithbāt al-Ḥadd li'l-Lāh (14), door al-ʾImām al-
Kirmāniyy zelf in Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (338) en door al-ʾImām ʿUthmān ibn Saʿīd ad-Dāri-
miyy (280 NH) in ar-Radd ʿalā'l-Jahmiyyah (162). 

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728 NH)  zei in zijn werk Bayān Talbīs al-Jahmiyyah (3/43): “De uitspraak 
van de Jahmiyyah houdt in feite in dat de Schepper niet te onderscheiden is van de schepping. Daarom 
ontkennen ze Zijn Eigenschappen waarmee Hij Zich onderscheidt en ontkennen ze Zijn Waarde [...]. Zij 
(de Jahmiyyah) zeggen dat Hij niet gescheiden is van anderen, en in plaats daarvan beschrijven ze hem 
met de eigenschap van al-maʿdūm (het niet-bestaande) door te zeggen: ‘Hij is niet in de wereld noch buiten 
de wereld, noch zus, noch zo,’ of ze geloven dat Hij Zich bevindt in de schepselen of in het bestaan van 
de schepselen. Daarom verduidelijkte Ibn al-Mubārak dat de Heer  Zich op de Troon bevindt en afge-
scheiden (mubāyin) en apart (munfaṣil) van Zijn schepping is, en hij vermeldde de ḥadd (grens) omdat de 
Jahmiyyah gewend waren om te zeggen dat Hij geen ḥadd (grens) heeft, en datgene wat geen ḥadd heeft 
onderscheidt zich niet van de schepselen en kan niet boven de wereld zijn, want anders zou het beteke-
nen dat er een ḥadd (grens) is.’” 

Al-ʾImām Abū Bakr al-Khallāl (311 NH)  overleverde in zijn werk Kitāb as-Sunnah dat de voorgaande 
uitspraak van Ibn al-Mubārak werd bevestigd door al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal. Al-ʾImām ad-Dushtiyy 
(665 NH)  vermeldde meerdere overleveringen van al-Khallāl uit Kitāb as-Sunnah hierover in Ithbāt al-
Ḥadd li'l-Lāh (p. 168), waar ad-Dushtiyy zei: “Het bevestigen van al-ḥadd (de grens) voor Allāh is authen-
tiek overgeleverd van al-ʾImām Aḥmad, via vele wegen. Al-ʾImām Abū Bakr Aḥmad ibn Muḥammad ibn 
Hārūn al-Khallāl leverde over met authentieke ketens in zijn boek as-Sunnah: [17] Al-Khallāl zei: Abū 
Bakr al-Marrūdhiyy (de student van Aḥmad) zei: Ik hoorde Abū ʿAbdillāh (Aḥmad) toen er tegen hem 
gezegd werd: ‘ʿAliyy ibn al-Ḥasan leverde over van Ibn al-Mubārak dat er tegen hem gezegd werd: ‘Hoe 
dienen wij Allāh � te kennen?’ Ibn al-Mubārak zei: ‘Op de Troon, met een ḥadd (grens).’’ Aḥmad zei: ‘Dat 
heeft me bereikt van hem’, en Aḥmad vond het goed. [...]” Ook overgeleverd door Ibn Baṭṭah in al-ʾIbānah 
al-Kubrā (2673). 

 Vervolgens zei al-ʾImām ad-Dushtiyy in Ithbāt al-Ḥadd li'l-Lāh (18): “Al-Khallāl zei: Muḥammad ibn 
ʿAliyy al-Warrāq berichtte ons, hij zei: Abū Bakr (ibn Hāniʾ) al-ʾAthram leverde over aan ons, hij zei: 
Muḥammad ibn Ibrāhīm al-Qaysiyy leverde over aan mij, hij zei: ‘Ik zei tegen Aḥmad ibn Ḥanbal: Er 
wordt overgeleverd van Ibn al-Mubārak dat er tegen hem gezegd werd: ‘Hoe dienen wij onze Heer te 
kennen?’ Waarop hij zei: ‘Boven de zevende hemel, op Zijn Troon, met een ḥadd (grens).’ Aḥmad zei: ‘Zo 
is het ook bij ons.’” 

De auteur, al-ʾImām Ḥarb al-Kirmāniyy , zei in zijn werk Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (336): 
“[...] Ik zei tegen Isḥāq (ibn Rāhūyah; 238 NH): Op de Troon met een ḥadd (grens)? Hij zei: ‘Ja, met een ḥadd 

(grens).’ En Isḥāq leverde over van Ibn al-Mubārak dat hij zei: ‘Allāh is op Zijn Troon, gescheiden (bāʾin) 
van Zijn schepping, met een ḥadd (grens).’” Tevens overgeleverd door o.a. Ibn Baṭṭah in al-ʾIbānah al-
Kubrā (app. 118) en al-Harawiyy al-ʾAnṣāriyy in Dhamm al-Kalām (1208). 

 

56 UU	c ;� �q	� �2�> �'�� �̂ � , ~� �� �@ �� �- 



226  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

57.   Allāh bevindt Zich op Zijn Troon. Machtig is Zijn Status, ver-

heven is Zijn Geweldigheid en er is geen rechtmatige aanbedene be-

halve Hij.[1] 

58.   Allāh  is Alhorend (Samīʿ), Hij twijfelt niet. Hij is Alziend 

(Baṣīr), Hij is nooit onzeker. Hij is Alwetend (ʿAlīm), Hij is nooit on-

wetend. Hij is Genereus (Jawād), Hij is nooit gierig. Hij is Verdraag-

zaam (Ḥalīm), Hij haast niet. Hij is Toezichthoudend (Ḥafīẓ), Hij ver-

geet niet. Hij is Alert, Hij is niet onoplettend. Hij is Waakzaam (Raqīb), 

Hij is niet onachtzaam. Hij spreekt, Hij beweegt,[2] Hij hoort, Hij 

ziet, Hij kijkt, Hij grijpt (met Zijn Hand), Hij strekt (Zijn Hand) uit, 
 

 

Al-ʾImām ad-Dārimiyy (280 NH)  zei in ar-Radd ʿalā'l-Jahmiyyah (162): “Het bewijs voor de uitspraak 
van Ibn al-Mubārak is de Uitspraak van Allāh  (vertaling): �En je zult de Engelen de Troon zien om-
ringen…� [39:75]. Immers, om welke reden zouden zij de Troon omringen, behalve omdat Allāh  Zich 
erop bevindt? Als Hij op iedere plek was, dan zouden zij alle plekken omringd hebben, en niet enkel de 
Troon zonder de andere plekken. Dit bevat een heldere verduidelijking van al-ḥadd (de grens), en dat 
Allāh op de Troon is.”  

Al-ʾImām ad-Dārimiyy zei in hetzelfde werk (161): “De schepselen zijn het er allemaal over eens dat 
‘iets’ (ash-shayʾ) niet kan bestaan zonder een ḥadd (grens) en een ṣifah (eigenschap), en dat ‘niets’ (lā shayʾ) 
geen ḥadd (grens) en geen ṣifah (eigenschap) heeft. Dit is waarom jullie (i.e. de Jahmiyyah) zeggen: ‘Allāh 
heeft geen ḥadd (grens).’” Vervolgens zei ad-Dārimiyy in hetzelfde werk (161): “En Hij heeft een ḥadd 
(grens) die alleen Hij kent en niemand anders.” 

[1] Zie [16] Al-ʿAqīdah al-Wāsiṭiyyah (Ibn Taymiyyah), passage 38. 

[2] ‘Beweging’ (al-ḥarakah) is de noodzakelijke implicatie van de Eigenschappen an-Nuzūl (het Neerdalen) 
en al-Majīʾ (het Komen). Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (5/577): “Ad-Dārimiyy vermeldde het 
bevestigen van de term ‘beweging’ in zijn boek an-Naqḍ ʿalā Bishr al-Marīsiyy, en hij ondersteunde het 
en beschouwde het als de uitspraak van de mensen van de Sunnah en de overleveringen. En Ḥarb ibn 
Ismāʿīl al-Kirmāniyy noemde het toen hij het standpunt (de madh·hab) vermeldde van alle mensen van de 
Sunnah en de overleveringen, en hij noemde degenen die hij hierop aantrof: Aḥmad ibn Ḥanbal, Isḥāq 
ibn Rāhūyah, ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-Ḥumaydiyy en Saʿīd ibn Manṣūr. Het is ook de uitspraak van 
Ibn Ḥāmid en anderen. En velen onder mensen van de overleveringen en de Sunnah zeggen: ‘De beteke-
nis is correct, maar de term dient niet gebruikt te worden, aangezien er geen overlevering is gekomen 
waarin het vermeld staat.’” 

 Al-ʾImām ad-Dārimiyy (280 NH) zei in zijn werk an-Naqḍ ʿalā'l-Marīsiyy (p. 52): “Al-Ḥayy (de Levende), 
al-Qayyūm (de Instandhouder) doet wat Hij wil, beweegt wanneer Hij wil, daalt neer en stijgt op wanneer 
Hij wil [...], want het teken (van verschil) tussen de levende en de dode is: beweging. Iedere levende be-
weegt, ongetwijfeld, en iedere dode beweegt niet, ongetwijfeld.” 

Al-ʾImām al-Karajiyy al-Qaṣṣāb (360 NH)  zei in zijn werk Nukat al-Qurʾān (1/160): “Zijn Uitspraak 
(vert.): �Wachten zij op niets behalve dat Allāh naar hen toe komt met gewelven (i.e. gebogen overkap-
pingen) van wolken…� [2:210], is een duidelijk bewijs tegen de Jahmiyyah als het gaat om hun ontkenning 
van beweging (al-ḥarakah) en an-Nuzūl (het Neerdalen) naar de laagste hemel.” 

 

57  U �c 9� �b ��� �?�3 �- �c �
 �B	J �X �' 	@ 	���R �
 �' �n �' � ��� �-
U �c � �\ �] � �À	� �N �-  

  
 

  

58 U � ��� �- �N YFA 	
 ��������������������1 ��� ��������������������?�3 �- �£ �+� ��������������������� �3 
 �N Y2A 	���������������> �' , �i� ����������������3 �
�: �N Y\ 	���������������D�� , 9I ����������������l�:
 �N Y2A 	����������������> �� , �4 �����������������f�� �: �N YC� �( �����������������b , �4 �����������������T� �©

 �: �N �K� ���������������� ���: ¢ ���������������!�# �: �N Y A 	��������������� �� , �4 ���������������Q �?
 �2�> �S�L ������: , �4 ������� ���: �N Y6�����A	� �+ ,( �T ������!�:  �£ �
 ������q�L �: �-

 �� �: �- �F �
 �����������������������!�: �- � 	����������������������D � �·	� ������������������������ �: �- �
 �������������������������# �: �- �
  
 



227 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

Hij lacht,[1] Hij wordt blij,[2] Hij houdt van [zaken], Hij heeft een hekel 

aan [zaken], Hij haat, Hij wordt tevreden, Hij wordt woedend, Hij 

wordt toornig (i.e. woedend), Hij begenadigt, Hij pardonneert, Hij 

vergeeft, Hij geeft, Hij weerhoudt en Hij daalt iedere nacht neer naar 

de laagste hemel[3] hoe Hij wil en zoals Hij wil: �Niets is gelijk aan 

Hem, en Hij is de Alhorende, de Alziende. {11}�[4]
 

59.   De harten van de dienaren bevinden zich tussen Twee Vingers 

van de Vingers van de Genadevolle (ar-Raḥmān): Hij keert deze 

hoe Hij wil[5] en Hij vult het met wat Hij wil. 

60.  Allāh schiep Ādam met Zijn Hand naar Zijn Ṣūrah (Gedaante).[6]
 

 

[1] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (2826) en Ṣaḥīḥ Muslim (1890) is overgeleverd dat de Boodschapper van Allāh  
zei: “Allāh lacht naar twee mannen waarvan de een de ander doodt, terwijl beiden het Paradijs zullen bin-
nentreden.” Ze zeiden: “Hoe dan, o Boodschapper van Allāh?” Hij zei: “De ene (i.e. die gedood is) strijdt 
voor de zaak van Allāh � en sterft als martelaar. Vervolgens accepteert Allāh het berouw van de doder, 
die moslim wordt, strijdt voor de zaak van Allāh � en sterft als martelaar.” 

[2] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (5950) en Ṣaḥīḥ Muslim (2747) is overgeleverd van Anas ibn Mālik  dat de Bood-
schapper van Allāh  zei: “Allāh is blijer met het berouw van Zijn dienaar dan een van jullie die zijn 
kameel vindt nadat hij hem kwijtgeraakt was op een verlaten land.” 

[3] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (1145) en Ṣaḥīḥ Muslim (758) is overgeleverd van Abū Hurayrah  dat de Bood-
schapper van Allāh  zei: “Onze Heer  daalt iedere nacht neer naar de laagste hemel wanneer de laat-
ste derde deel van de nacht nog over is en zegt (vert.): ‘Wie roept Mij aan, zodat Ik hem zal verhoren? Wie 
vraagt Mij, zodat Ik hem zal geven? Wie vraagt Mij om vergeving, zodat Ik hem zal vergeven?’” 

De Salaf hebben verduidelijkt dat de Neerdaling van Allāh naar de laagste hemel niet betekent dat Hij 
niet meer op de Troon boven de zevende hemel is; Hij daalt dus neer zonder dat Hij de Troon boven de 
zevende hemel verlaat. Al-ʾImām Aḥmad zei in Risālat Aḥmad ilā Musaddad, zoals vermeld staat in 
Majmūʿ al-Fatāwā (5/381) van Ibn Taymiyyah: “Allāh daalt neer naar de laagste hemel en de Troon wordt 
niet door Hem verlaten.” Ibn Taymiyyah zei in Darʾ at-Taʿāruḍ (7/7): “Daarom was het standpunt van de 
Salaf en de Imāms dat wanneer Allāh neerdaalt naar de laagste hemel, Hij nog steeds boven de Troon is. 
Hij bevindt Zich nooit onder de schepselen en de schepselen omvatten Hem nooit. Integendeel, Hij is de 
Hoge (al-ʿAliyy), de Hoogste (al-ʾAʿlā): Hoog in Zijn Nabijheid, Nabij in Zijn Hoogheid.” 

[4]  Sūrat ash-Shūrā 42:11. 

[5] In Ṣaḥīḥ Muslim (2654) is overgeleverd van ʿAbdullāh ibn ʿAmr ibn al-ʿĀṣ  dat de Profeet  zei: “Voor-

waar, de harten van de kinderen van Ādam bevinden zich allemaal tussen Twee Vingers van de Vingers 
van de Genadevolle (ar-Raḥmān) zoals één hart: Hij keert deze hoe Hij wil.” Vervolgens zei de Bood-
schapper van Allāh : “O Draaier van de harten, keer onze harten naar het gehoorzamen van U.” 

[6] De Ṣūrah is een Eigenschap van Allāh en betekent: Gedaante, Vorm. Al-ʾImām Ḥarb al-Kirmāniyy ver-
wijst hiermee naar de overlevering in Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (6227) en Ṣaḥīḥ Muslim (2841) van Abū Hurayrah 
, waarin de Profeet  zei: “Allāh � schiep Ādam naar Zijn Ṣūrah (Gedaante).” In Ṣaḥīḥ Muslim (2612) is 
overgeleverd, tevens van Abū Hurayrah , dat de Profeet  zei: “Als een van jullie zijn broeder bevecht, 
laat hem dan het gezicht vermijden, want voorwaar, Allāh schiep Ādam naar Zijn Ṣūrah (Gedaante).” Het 

 

  �½ ����������!�� �: �-  �c �
 �S�: �- 96	 �¿ �- �³ �
 ���: �- �I �q ������������: �-
 �Á �
 ���: �-  �· 	��� ���� ���: �-   �½ ���f �������������!�: �-   �6 ������������������ �� ���: �-

  �F ����# ���
 ���: �-  � 	��g ���? ���: �-  �
 	��� ���� ���: �-  ( ���� ���? ���: �-  �2 ���� �
 ���: �-
 �: �-  �s�A �B ���������������A �� 9��� 	H�������������� �
 ���!�� ��	� �*�>�A �� �4 �B �� 	X�#

: �H�������� �R �������� �
 �B �- �H�������� �R  �Q�R�TS�
U�V�W���   ]  :11الشُّورَى [ U 

 
  

59 U 	F	�� �<�� �� 	8 	 � �?�� �<	� � � �� 	C��� 	? ��� �i(�>�� �-
U �C� �+�� � �8 � �TA 	'(�: �- �H� �l�: �s�A �B � �T�� ;> ���: 	�� �& �
��  

  
 

60 UU 	@	3 �+( �< �n �' 	c 	��A	� �_ �Ca �e�> �� �- 



228  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

61.   De hemelen en de aarden zullen op de Dag der Opstanding in 

Zijn Handpalm (Kaff) en Zijn Greep (Qabḍah) liggen.[1] 

 

 

is tevens overgeleverd door al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad in Kitāb as-Sunnah (480, 1001, 1046, 1077, 
1099) en door zijn vader, al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal, in Musnad Aḥmad (2/251, 2/434), al-ʾImām al-Ḥumay-
diyy in zijn Musnad (1120), al-ʾImām al-Bukhāriyy in al-ʾAdab al-Mufrad (173), Ibn Abī ʿĀṣim in Kitāb as-
Sunnah (532), Ibn Khuzaymah in Kitāb at-Tawḥīd (35, 59), al-ʾĀjurriyy in ash-Sharīʿah (723), Ibn Mandah 
in Kitāb at-Tawḥīd (84) en ad-Dāraquṭniyy in aṣ-Ṣifāt (64). 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei over deze overlevering in Bayān Talbīs al-Jahmiyyah (6/368): “Inzake 
deze overlevering hadden de Salaf – de eerste drie generaties – er geen meningsverschil over dat de ḍamīr 
(het voornaamwoord [ 	@��] in [  �< 	@	3 �+( ]) terugkeert naar Allāh. Dit is veelvuldig en wijdverspreid overgeleverd, 
via meerdere wegen, van meerdere metgezellen, en de context van alle overleveringen hierover duidt 
erop.” Met de ḍamīr (het voornaamwoord) wordt hier het Arabische [ 	@��] (al-hāʾ) bedoeld in [  �< 	@	3 �+( ] (Ṣūratih), 
dat vertaald wordt als ‘Zijn’, in ‘Zijn Ṣūrah’. 

De overlevering is ook met een andere bewoording overgeleverd, o.a. door al-ʾImām ʿAbdullāh ibn 
Aḥmad, die overleverde in Kitāb as-Sunnah (482, 1054) van ʿAbdullāh ibn ʿUmar , dat de Profeet  zei: 
“Zeg niet: ‘moge Allāh je gezicht lelijk maken’, want Allāh heeft Ādam geschapen naar de Ṣūrah (Gedaante) 
van de Genadevolle (ar-Raḥmān).” Tevens overgeleverd door Ibn Abī ʿĀṣim in Kitāb as-Sunnah (529), al-
ʾImām al-ʾĀjurriyy in ash-Sharīʿah (725) en al-ʾImām ad-Dāraquṭniyy in aṣ-Ṣifāt (48). Al-ʾImām Isḥāq ibn 
Rāhūyah (238 NH) zei over deze overlevering, zoals al-ʾĀjurriyy vermeldde in ash-Sharīʿah (697): “Deze is 
authentiek (ṣaḥīḥ). Niemand laat het behalve een innovator of iemand met een zwak inzicht.” 

Deze tweede overlevering van Ibn ʿUmar  bevestigt dat het betekent dat Ādam geschapen is naar de 
Ṣūrah (Gedaante) van Allāh en het bevat een weerlegging op degenen die de eerste overlevering interpre-
teren als dat Ādam geschapen is naar de gedaante (ṣūrah) van Ādam of de gedaante van de geslagen per-
soon. Al-ʾImām Abū Bakr al-Khallāl (311 NH)  leverde over in zijn werk Kitāb as-Sunnah, zoals dit ver-
meld werd door Ibn Taymiyyah in Bayān Talbīs al-Jahmiyyah (6/416): “Al-Khallāl leverde over van Abū 
Ṭālib via twee wegen, hij zei: Ik hoorde Abū ʿAbdillāh (Aḥmad ibn Ḥanbal) zeggen: ‘Wie zegt dat Allāh 
Ādam geschapen heeft naar de gedaante (ṣūrah) van Ādam, is een Jahmiyy. En welke gedaante had Ādam 
dan voordat Hij hem schiep?!’”  

Abū Yaʿlā zei in Ibṭāl at-Taʾwīlāt (74): “Aṭ-Ṭabarāniyy zei: Ik hoorde ʿAbdullāh ibn Aḥmad zeggen: Een 
man zei tegen mijn vader (Aḥmad): De overlevering van de Boodschapper van Allāh , ‘Voorwaar, Allāh 
 schiep Ādam naar Zijn Ṣūrah (Gedaante)’, die-en-die zegt hierover: ‘naar de gedaante (ṣūrah) van de (ge-
slagen) man.’ Mijn vader (Aḥmad) zei: ‘Deze persoon heeft gelogen. Dit is de uitspraak van de Jahmiyyah. 
En wat voor nut (qua betekenis) zit hierin?’” 

[1] Allāh zei (vert.): �En zij achtten Allāh niet met de ware grootachting die Hem toekomt, terwijl de hele aarde 
in Zijn Greep zal zijn op de Dag der Opstanding, en de hemelen zullen opgevouwen zijn in Zijn Rechterhand.� 
[az-Zumar 39:67]. In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (4534) en Ṣaḥīḥ Muslim (2782) is overgeleverd van Abū Hurayrah 
 dat de Boodschapper van Allāh  zei: “Allāh zal de aarde grijpen en de hemelen zal Hij oprollen in Zijn 
Rechterhand. Vervolgens zal Hij zeggen (vert.): ‘Ik ben de Soeverein (al-Malik). Waar zijn de heersers van 
de aarde?’” 

In Ṣaḥīḥ Muslim (1014), Sunan an-Nasāʾiyy (2525) en Sunan Ibn Mājah (1842) is overgeleverd van Abū 
Hurayrah  dat de Profeet  zei: “Niemand van jullie geeft liefdadigheid van iets goeds – en Allāh accep-
teert enkel het goede – behalve dat de Genadevolle (ar-Raḥmān) het met Zijn Rechterhand neemt, zelfs 
al is het een dadel, waarna het bloeit in de Handpalm (Kaff) van de Genadevolle (ar-Raḥmān) tot het 
groter wordt dan een berg, zoals één van jullie zijn veulen of kamelenkalf grootbrengt.” 

61  U �!�� �- ������ 	* �8��A 	� ��� �_ �(�: �K( �� �+� �E� �- ��� �-������� �

U 	@	L ���� �� �- 	@ ;� �B 	= 



229 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

62.   Hij zal Zijn Voet (Qadam) op de Hel plaatsen, waarna het sa-

men zal trekken.[1] 

63.   Hij zal een groep uit het Vuur halen met Zijn Hand (Yad).[2] 

64.   De mensen van het Paradijs zullen naar Zijn Gezicht (Wajh) kij-

ken.[3] Ze zullen Hem bezoeken, waarop Hij hen zal eren, en Hij zal 

Zich aan hen vertonen, waarop Hij hen (gunsten) zal schenken. 

65.   De dienaren zullen aan Hem gepresenteerd worden op de Dag 

der Beslissing en Vergelding, waarna Hij hun verrekening Zelf op 

Zich zal nemen; Hij zal dat aan niemand anders overdragen. Krach-

tig en Groot is onze Heer, en Hij is in staat om te doen wat Hij wil. 

66.  De Qurʾān is de Spraak van Allāh. Hij heeft het uitgesproken 

en het is niet geschapen. Wie beweert dat de Qurʾān geschapen is, 

is een Jahmiyy, een ongelovige. 

67.   Wie zegt dat de Qurʾān de Spraak van Allāh is, maar vervol-

gens stopt en niet zegt dat het niet geschapen is, die is nog ongelo-

viger dan de vorige en zijn uitspraak is afschuwelijker.[4] 

 

[1] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (6661) en Ṣaḥīḥ Muslim (2848) is overgeleverd van Anas ibn Mālik  dat de Bood-
schapper van Allāh  zei: “De Hel zal blijven zeggen: ‘Is er nog meer?’ totdat de Bezitter van Macht Zijn 
Voet erop plaatst, waarna het zal zeggen: ‘Genoeg, genoeg.’ En haar delen zullen samentrekken.” 

[2] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (7439) is overgeleverd dat de Profeet  zei: “[...] De Profeten, de Engelen en de ge-
lovigen zullen intercederen, waarna de Overweldiger (al-Jabbār) zal zeggen: ‘Mijn Intercessie (Shafāʿah) 
is nog over.’ Vervolgens zal Hij een greep uit het Vuur grijpen en groepen eruit halen wiens lichamen ver-
brand zijn, waarop zij in een rivier gegooid zullen worden bij de ingang van het Paradijs genaamd het 
Water van het Leven. [...]” 

[3] Allāh zei (vert.): �Op die Dag zullen (sommige) gezichten stralen. {22} Naar hun Heer zullen zij kijken. 

{23}� [75:22-23]. In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (554) en Ṣaḥīḥ Muslim (633) is overgeleverd van Jarīr  dat de 
Boodschapper van Allāh  zei: “Voorwaar, jullie zullen jullie Heer zien (op de Dag der Opstanding) zoals 
jullie deze maan zien en jullie zullen elkaar niet verdringen om Hem te zien.” 

[4] Dit wordt de innovatie van al-waqf (het stoppen inzake de Qurʾān) genoemd, waar de Wāqifah (een sub-

sekte van de Jahmiyyah) naar zijn vernoemd. Zij hadden als standpunt dat ze stopten inzake de Qurʾān 

en dus noch bevestigden noch ontkenden dat de Qurʾān geschapen is. Al-ʾImām al-ʾĀjurriyy (360 NH) zei 

in ash-Sharīʿah (1/527): “Wat betreft degenen die zeiden: ‘De Qurʾān is de Spraak van Allāh’, en vervolgens 

stopten en zeiden: ‘We zeggen niet dat het niet geschapen is’, veel geleerden [...] zeiden dat deze Wāqifah 

hetzelfde zijn als en zelfs erger zijn (qua gevaar) dan degene die zegt dat de Qurʾān geschapen is, want zij 

twijfelen over hun religie (en twijfel is makkelijker te verspreiden). We zoeken toevlucht bij Allāh tegen 

degene die twijfelt over het feit dat de Spraak van de Heer niet geschapen is.”                                
�

 

 

62 UU� 	- �X�#�L �O �2�# �T �b 	= �@ �8 ���� �F ���: �-  
  
  

63 U U	c 	��A	� 	+��#�� �� 	8 � P8 �(�� �� 	
� �� �-  
  

64U   �@ �����- �+ �X�: , 	@ 	���T �b �- ��	� 	* ����#� �o� �4 ����5�� �
���# �: �- 
 �� �n �Q�L �: �- , �2 �T �8 �
S�A �O�U �2 	TA	g �?�A �O �2 �T  

  
  

65U    	4 ����������������D �� ���  �_ �(�:  �C� ������� 	? ��� 	@ ������A �> �'  �� �
 �?�: �-
 ;� �(�: �N , 	@ 	������������! ���#	� �2� ��� �������������! 	� �� �(�L�A �O 	�: ;���� �-
 �H� �l�: � �8 �n �' �( �5 �- �4 �b �- ��# 9� �+ �X �' U �c � �\ �] �I	� �J

U Y
: 	���  
66  U �ª��A ���  , 	@ 	�������  �2 ��> ��S ��3  ,	^� �_ �̀ ��B  �Ka �
 ��� ���� �-

 �( �T�O YZ(�> � �[ �Ka �
 �� ��� �K�� �2 �' �, �� �
�O , �Z(�> �f �
	�
U Y
	O� �B ~� 	
 �T �b  

  

67  U �s�� �- �- 	^� �_ �̀ �B �Ka �
 �� ��� �K�� �2 �' �, �� �8 �-
; �Z(�> �f �
	� �ª�A �� : �4 ���: � �� �-    �� 	����8  �
 ������ �����B��  �( �����T �����O

U PN �(�� ���� ���� �- , 	� �-� �E�  



230  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

68.   Wie zegt: ‘Onze uitspraak van de Qurʾān en onze recitatie er-

van is geschapen, maar de Qurʾān is de Spraak van Allāh,’[1] is een 

afschuwelijke Jahmiyy, een (ongelovige) innovator.[2][3]
 

 

 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (12/358): “De Jahmiyyah zijn de ontkenners van de 
Eigenschappen van Allāh, de volgers van de afgedwaalde Ṣābiʾah. De vertakkingen van at-tajahhum (de 
dwaling van de Jahmiyyah) zijn verspreid geraakt onder veel mensen. Sommigen die eerst bekend stonden 
om [het volgen van] de Sunnah en de overleveringen, zeiden ineens: ‘We zeggen niet dat de Qurʾān ge-
schapen is, noch dat het niet geschapen is, maar we stoppen.’ Van binnen zijn veel van hen het echter 
eens met degenen die zeggen dat het geschapen is, maar ze waren meer bang voor de gelovigen dan voor 
Allāh.” Zie hieronder bij voetnoot nr. 2. 

[1] Dit wordt de innovatie (bidʿah) van al-lafẓ (de uitspraak) genoemd, waar de Lafẓiyyah (een subsekte van 
de Jahmiyyah) naar zijn vernoemd. Zij zeiden dat hun uitspraak van de Qurʾān geschapen is en wilden 
hiermee met een omweg zeggen dat de Qurʾān geschapen is. Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Darʾ 
Taʿāruḍ al-ʿAql wa'n-Naql (1/264): “Als iemand zegt: ‘De uitspraak, oplezing of recitatie van de Qurʾān is 
geschapen’, of: ‘Mijn uitspraak of recitatie van de Qurʾān is geschapen’, dan valt hier tevens de opgelezen 
en gereciteerde Spraak zelf onder, en dat is de Spraak van Allāh.” 

[2] De Jahmiyyah zijn inzake de Qurʾān opgesplitst in drie subsektes. Al-ʾImām Aḥmad zei: “De Jahmiyyah 
zijn er in drie soorten: één groep zegt dat de Qurʾān geschapen is (al-Jahmiyyah al-Makhlūqiyyah), één 
groep zegt: ‘de Qurʾān is de Spraak van Allāh’ en stopt vervolgens (al-Wāqifah), en één groep zegt: ‘Onze 
uitspraken van de Qurʾān zijn geschapen’ (al-Lafẓiyyah). Ik beschouw hen qua uitspraak als één en het-
zelfde.” Overgeleverd door o.a. al-Khallāl in as-Sunnah (5/125) en al-ʾĀjurriyy in ash-Sharīʿah (1/539). 
Daarom verklaarde de auteur alle drie tot ongelovig in de volgende passage (69); zie hieronder. 

   █  Als het gaat om de Wāqifah en de Lafẓiyyah maakten de Salaf wel een uitzondering voor de onwe-
tende onder hen en verklaarden hem niet tot ongelovig. Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH) zei in 
Kitāb as-Sunnah (224-225): “[224] Mijn vader  werd gevraagd – terwijl ik luisterde – over de Lafẓiyyah 
en de Wāqifah, waarop hij zei: ‘Degene onder hen die onwetend is en geen geleerde is, dient te vragen en 
te leren.’ [225] Ik hoorde mijn vader  een andere keer zeggen, toen hij gevraagd werd over de Lafẓiyyah 
en de Wāqifah: ‘Degene onder hen die al-kalām (theologische redenering op basis van Griekse filosofie) 
beheerst, is een Jahmiyy.’”  

Al-ʾImām Abū Zurʿah (264 NH) en al-ʾImām Abū Ḥātim (277 NH) zeiden in hun verhandeling, [9] Het 
Fundament van de Sunnah & de Geloofsleer van de Religie (passage 32-33), overgeleverd door al-
Lālakāʾiyy in Sharḥ Uṣūl al-Iʿtiqād (1/165-168): “Wie twijfelt over de Spraak van Allāh en vervolgens uit 
twijfel stopt en zegt: ‘Ik weet niet of het wel of niet geschapen is’, die is een Jahmiyy. En wie uit onwetendheid 
stopt (waqafa) inzake de Qurʾān, dient onderwezen te worden, en hij wordt tot innovator (mubtadiʿ) ver-
klaard, maar niet tot ongelovige.” 

[3]  De methodiek van Ahl as-Sunnah is dat we niet zeggen dat onze uitspraak van de Qurʾān geschapen is, 
maar dat we ook niet zeggen dat onze uitspraak van de Qurʾān niet geschapen is, want beide bevatten 
een valse betekenis; zie hieronder. 

Al-ʾImām Abū Bakr al-Khallāl leverde over in Kitāb as-Sunnah (2122) dat Abū Bakr ibn Zanjūyah zei: “Ik 

hoorde Aḥmad ibn Ḥanbal zeggen: ‘Wie zegt dat zijn uitspraak van de Qurʾān geschapen is, die is een 

Jahmiyy, en wie zegt dat zijn uitspraak van de Qurʾān niet geschapen is, die is een innovator (mubtadiʿ), 

met wie niet gesproken dient te worden.’” Beide uitspraken zijn dus vals.                                    � 

 

68  U ��# �3 �- �̀ 	3 �- 	Ka �
 �� ���	� ��# �̈ � ���/�� �K�� �2 �' �, �� �8 �-
 ~� 	
 �T �b �( �T�O ,	^� �_ �̀ �B �Ka �
 �� ��� �- Y* �����(�> � �[ �@ �����

U Y� 	��L�� �8 Y�A	� ��  



231 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

69.   Wie deze mensen – en alle Jahmiyyah – niet tot ongelovigen 

verklaart, die is hetzelfde als hen.[1] 

70.  Allāh heeft werkelijk en direct tot Mūsā gesproken, en Hij over-

handigde hem de Tawrāh (de Thora) van Zijn Hand tot zijn hand.[2] 

Allāh heeft altijd al gesproken (wanneer Hij wil)[3] en Hij is altijd al 

Alwetend geweest. Geweldig is Allāh, de Beste der scheppers.  

 

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah legde dit uit in Majmūʿ al-Fatāwā (12/170): “Zo keurden de Imams de uitspraak 
af van degene die zegt: ‘Mijn uitspraak (lafẓ) van de Qurʾān is geschapen’, of: ‘is niet geschapen.’ De Imams 
zeiden: ‘Wie zegt dat het geschapen is, is een Jahmiyy, en wie zegt dat het niet geschapen is, is een inno-
vator (mubtadiʿ).’ Hetzelfde zeiden ze inzake at-tilāwah (de recitatie) en al-qirāʾah (de oplezing) van de 
Qurʾān, want ‘de uitspraak’, ‘de recitatie’ en ‘de oplezing’ worden [twee zaken] mee bedoeld:  

“(1) de maṣdar (het verbaal substantief; grammaticale term) en dat is de daad van de dienaar, en de daden 
van de dienaren zijn geschapen, dus wie beweert dat iets van hun daden, stemmen en dergelijke van hun 
eigenschappen niet geschapen zijn, die is een innovator; (2) en met ‘de uitspraak’ wordt tevens het uitge-
sprokene zelf bedoeld (d.w.z. de Spraak) en met ‘de recitatie’ en ‘de oplezing’ wordt tevens de Spraak zelf 
bedoeld, en dat is de Qurʾān zelf, en wie beweert dat de Spraak van Allāh die Hij neergezonden heeft op Zijn 
Profeet  en die de moslims reciteren, geschapen is, die is een Jahmiyy.” Einde citaat van Ibn Taymiyyah. 

[1] De Salaf maakten een uitzondering voor de onwetende die zich weerhoudt van takfīr (tot ongelovig ver-
klaren) in deze zaak. Al-ʾImām Abū Zurʿah (264 NH) en al-ʾImām Abū Ḥātim (277 NH) zeiden in verhande-
ling [7] De Geloofsleer van ar-Rāziyyayn (passage 31), overgeleverd door al-Lālakāʾiyy in Sharḥ Uṣūl al-
Iʿtiqād (1/165-168): “Wie beweert dat de Qurʾān geschapen is, is ongelovig in Allāh, de Geweldige, waarmee 
iemand buiten de religie treedt. En wie twijfelt aan zijn ongeloof is [ook] een ongelovige, indien hij (die 
twijfelt) behoort tot degenen die begrijpen.” Zie voetnoot nr. 2 op de vorige pagina voor de uitzondering 
als het gaat om de onwetende onder de Wāqifah en de Lafẓiyyah. 

[2] Ibn Taymiyyah  werd gevraagd in Majmūʿ al-Fatāwā (12/532) over degene die zegt: “‘Allāh heeft werke-
lijk tegen Mūsā gesproken, zijn oren hebben het gehoord en zijn hart heeft het opgenomen. En Allāh 
heeft de Tawrāh met Zijn Hand geschreven en heeft het aan hem overhandigd, van Zijn Hand naar zijn 
hand.’ En een ander persoon die zei: ‘Hij heeft enkel middels een wāsiṭah (medium) tot hem gesproken.’  

“Hij (Ibn Taymiyyah) antwoordde: ‘Degene die zei: ‘Allāh heeft werkelijk tot Mūsā gesproken’ – zoals 
Hij heeft bericht in Zijn Boek – heeft het juist. Wat betreft degene die zei: ‘Hij heeft tot Mūsā gesproken 
middels een wāsiṭah (medium)’: hij is een afgedwaalde en heeft het fout. Sterker nog, de Imāms hebben 
gezegd dat degene die dat zegt, opgeroepen wordt om berouw te tonen, en als hij geen berouw toont, dan 
wordt hij gedood. Deze uitspraak is namelijk een verwerping van wat noodzakelijkerwijs bekend is in de 
Islām en omdat het bevestigd is in het Boek, de Sunnah en de consensus. [...] De Salaf en de Imams van 
de Ummah hebben de Jahmiyyah tot ongelovigen verklaard die zeiden: ‘Allāh heeft spraak geschapen in 
sommige objecten, die Mūsā vervolgens heeft gehoord’, en die ‘het spreken tegen (Mūsā)’ op deze manier 
uitlegden. Wat betreft zijn uitspraak: ‘Allāh heeft de Tawrāh met Zijn Hand geschreven,’ dit is overgele-
verd in aṣ-Ṣaḥīḥayn (al-Bukhāriyy en Muslim). Wie dit verwerpt is een afgedwaalde en hij heeft het fout. 
En als hij het verwerpt nadat hij kennis heeft genomen van de authentieke overlevering, dan verdient hij 
de straf. Wat betreft zijn uitspraak: ‘Hij overhandigde het van Zijn Hand naar zijn hand.’ Dit is overgele-
verd van een groep Tābiʿīn en dit is tevens zo bij Ahl al-Kitāb (de mensen van het Boek).’” 

[3]  Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (6/178) overleverend van Abū Ismāʿīl al-ʾAnṣāriyy: “Allāh is 
mutakallim: als Hij wil spreekt Hij en als Hij wil zwijgt Hij.” 

69  U �* �����A 	
 �T� �o� �-  �_ �( �� ��� 	H �N �� �5  �
 ;� �S�: � ��  �� �8 �-
U �2 �T�>�h 	8 �( �T�O �2 �T�> �B  

 

70  U  , 	@�A ��	� �@�# 	8 ������������������ P
A	> �S�3 ¢ �������1( �8 �̂ � �2�> �B �-
  �̂ � 	� �X�: � �� �- ,	c 	��: ��	� 	c 	��: �� 	8 �m� �+ �(�L�� �@ �� �-��� �-

U � 	�	��� �®� �� �! ���� �̂ � �£ �+����L �O � P 	º� �' Pu;> �S�L �8 



232  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

71.   De goede droom (ar-ruʾyā) komt van Allāh � en het is waarheid. 

Als iemand iets in zijn droom ziet wat geen verwarde mengeling is,[1] 

en hij het vervolgens vertelt aan een geleerde – en hij de waarheid 

vertelt – en deze geleerde het interpreteert volgens het fundament 

van de correcte interpretatie ervan zonder te verdraaien, dan zijn de 

goede droom en de interpretatie waar. Voorwaar, de dromen van 

de Profeten waren openbaring, [2] dus wie is onwetender dan degene 

die dromen neerhaalt en beweert dat deze niks voorstellen?[3] 

72.   Er is overgeleverd dat de Profeet  zei: “De goede droom van 

de gelovige is een verkondiging waarmee de Heer Zijn dienaar toe-

spreekt.”[4]
 

73.   En hij () zei: “De goede droom komt van Allāh.”[5]  

En van Allāh komt het succes. 

 

[1] In Ṣaḥīḥ Muslim (2263) is overgeleverd dat de Boodschapper van Allāh  zei: “Dromen zijn er in drie 
soorten: de goede droom is een verheugende tijding van Allāh; een bedroevende droom, die is van de 
shayṭān; en een droom van datgene waar een persoon over nadenkt.” 

[2] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (3) en Ṣaḥīḥ Muslim (160) is overgeleverd dat ʿĀʾishah  zei: “Het eerste waarmee 
de Openbaring begon bij de Boodschapper van Allāh  was de goede droom tijdens het slapen…” 

[3] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (6614) en Ṣaḥīḥ Muslim (2263) is overgeleverd de Boodschapper van Allāh  zei: 
“Wanneer de tijd nadert (d.w.z. het Uur nadert), dan zal de droom van een gelovige nauwelijks vals zijn. 
En de droom van een gelovige is één van de zesenveertig delen van het Profeetschap.” 

[4] Overgeleverd door de auteur, al-ʾImām Ḥarb, in Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (448), evenals door 
Ibn Abī ʿĀṣim in zijn werk Kitāb as-Sunnah (496), ad-Dūlābiyy in al-Kunā wa'l-ʾAsmāʾ (1532), aḍ-Ḍiyāʾ in 
al-Mukhtārah (337), al-Ḥakīm at-Tirmidhiyy in an-Nawādir (494) en aṭ-Ṭabarāniyy in zijn werk Musnad 
ash-Shāmiyyīn (1025); van ʿUbādah ibn aṣ-Ṣāmit , van de Profeet . Zwak verklaard door al-ʾAlbāniyy 
in Ḍaʿīf al-Jāmiʿ (3078) en door Ibn Ḥajar in Fatḥ al-Bārī (12/354). Al-Haythamiyy zei in Majmaʿ az-Zawāʾid 
(7/174): “Overgeleverd door aṭ-Ṭabarāniyy. De keten bevat overleveraars die ik niet ken.”  

Al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728 NH) legde uit in Majmūʿ al-Fatāwā (12/398): “De algemene taklīm (het 
toespreken) waarover Allāh zei (vert.): �En het is niet voor een mens dat Allāh hem zou toespreken, be-
halve via openbaring, of van achter een scherm, of Hij stuurt een boodschapper (Engel) die vervolgens 
met Zijn toestemming openbaart wat Hij wil.� [42:51] In dit vers heeft Allāh alle niveaus van at-taklīm 
verzameld, zoals de Salaf vermeldden. [...] De eerste is: openbaring (al-waḥy), en dat is de snelle, verborgen 
kennisgeving – ofwel in wakkere staat, ofwel tijdens het slapen, want de dromen van de Profeten zijn 
openbaring, en de dromen van de gelovigen zijn een van de zesenveertig delen van het Profeetschap, 
zoals bevestigd is van de Profeet  in de authentieke verzamelingen. En ʿ Ubādah ibn aṣ-Ṣāmit – alhoewel 
het ook als uitspraak van de Profeet  overgeleverd werd – zei: ‘De droom van een gelovige is een ver-
kondiging waarmee de Heer Zijn dienaar toespreekt in zijn slaap.’” 

[5] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (6603) en Ṣaḥīḥ Muslim (2261) is overgeleverd dat de Boodschapper van Allāh  
zei: “De goede droom (ar-ruʾyā) is van Allāh en de slechte droom (al-ḥulm) is van de Shayṭān. [...]” 

71  U  	^�  �� 	�8  � �������: �Â 9
��� �-� � �J	�  , ~e ���  �� 	�5 �-  ,
 �( �5 �ª�A �� �� 	� 	@ 	8��# �8 	= �P��A ����������R � �T�� 	�� ����������< y�� �+
  � �TA	O �Z �� �����������< �- � 	�� �' �n �' � �T �����������D ���O , Y� �� 	�����������
  	¡A 	q ���������D�� � �T	>: 	-�0�3 	4 ���������<�� �n �' � 	�� �? ��� �� �p �-�� �-
  U ~e �� �7 	�����#A 	� � ����T�>: 	-�0 ����3 �- � ����: �Â 9
�� ����O , �� ;
� �¿ � �� �-

 ���� �- 9��0 ���O U� P��A �� �- � ;A	��#�� �� 	8 � ���: �Â 9
�� 	. ����� ���B ��
 �2 �' �X�: �- � ���: �Â 9
�� 	= �� �?�g�: ��� 	� �4 ���T �b�� �4 	��5� ���b

 ?�H � �Ã	� 	. �!�A �� �� �Ä��  
 

72  U  ;�	��#��  	� �'  �� 	- �+  �� ������� �-    : �K��Å � ������: �Â �+
 ���� �c ���� �' 9i �
�� 	@	� �2;> �S�: Y_ �̀ �B 	� 	8 �� �
ÆU  

 

 
 

73 U  : ����� �-Å 	^� �� 	8 ��: �Â 9
��Æ U  
 

 U �eA	O �(�L�� 	 ���	� �-  



233 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

En tot de duidelijke, heldere, vastgestelde 

en bekende Sunnah behoort: 

74.   Het vermelden van de goede eigenschappen van alle metgezel-

len van de Boodschapper van Allāh  en zich weerhouden van het 

vermelden van hun fouten en de geschillen die tussen hen plaatsge-

vonden hebben. 

75.   Wie de metgezellen van de Boodschapper van Allāh  dus be-

ledigt, of een van hen beledigt, kleineert of kwaadspreekt over hem, 

of zinspeelt op kritiek jegens hen, of één van hen bekritiseert, of het 

nu met weinig is of met veel, met iets kleins of met iets groots, dat 

gebruikt wordt om kwaad te spreken over één van hen, die is een 

walgelijke, afgedwaalde innoveerder en een Rāfiḍiyy,[1] wiens vrij-

willige en verplichte daden niet door Allāh geaccepteerd zullen wor-

den. Het houden van hen (i.e. de metgezellen) is juist de Sunnah, het 

verrichten van smeekbeden voor hen is een vorm van toenadering 

(tot Allāh), het volgen van hen is een middel (van toenadering tot 

Hem), en het nemen van hun overleveringen is een deugd.[2] 

76.   De beste van de Ummah (moslimnatie), na de Profeet , is Abū 

Bakr (), de beste na Abū Bakr is ʿUmar () en de beste na ʿUmar 

is ʿUthmān ().[3] 

 

[1] Rāfiḍiyy: enkelvoud van Rāfiḍah. 

[2] Al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal (241 NH)  zei in [6] De Fundamenten van de Sunnah, passage 42: “Wie een 
van de metgezellen van de Boodschapper van Allāh  kleineert, of hem haat vanwege iets wat hij gedaan 
heeft, of zijn tekortkomingen vermeldt, die is een innovator (mubtadiʿ), tot hij (Allāh) om genade vraagt 
voor hen allemaal en zijn hart zuiver is tegenover hen.” 

Al-ʾImām Abū Zurʿah ar-Rāziyy (277 NH)  zei, zoals vermeld door al-Khaṭīb al-Baghdādiyy in al-
Kifāyah (97): “Als je ziet dat een man een van de metgezellen van de Boodschapper van Allāh  kleineert, 
weet dan dat hij een zindīq (huichelaar) is. Dit omdat de Boodschapper  waarheid is bij ons, en de Qurʾān 
waarheid is, en deze Qurʾān en deze Sunan (mv. van Sunnah) zijn enkel aan ons overgebracht door de 
metgezellen van de Boodschapper van Allāh . Zij willen dus enkel onze getuigen misprijzen, om daar-
mee het Boek en de Sunnah neer te halen. Ze zijn echter zelf degenen die misprijzing verdienen. Ze zijn 
zanādiqah (huichelaren).”  

[3] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (3655) is overgeleverd dat de edele metgezel ʿAbdullāh ibn ʿUmar ibn al-Khaṭṭāb  
zei: “We waren in de tijd van de Profeet  gewend om sommige mensen als beter dan anderen te ver-
klaren: we verklaarden dan Abū Bakr als de beste, vervolgens ʿUmar ibn al-Khaṭṭāb en daarna ʿUthmān 
ibn ʿAffān .”  

 
ة
ن� ي� ة
 الب� ح� 
اض و�

�
ة
 ال

ن� م
ن� الس0   و�
 : 
ة

�
وف ر� ع� ��

�
ة
 ال

�
اب
ت

�
 الث

 

 

74U     	^� 	�( ��1 �+ 	i� �q ��<�� 	� 	�1� � �� �
 �B	J  
 �2 	T	t 	-� ��������! �8 	
 �B	J �� �' 9s �S��� �- , � 	?� �G�� �2 	T;> �B

U �2 �T�#�A �� �
 �Q �R � 	7��� �-  
 
  

75U      	^� 	�( �����1 �+ �i� �q �����<�� �6 �����1 �� �
�O  
  �2 	T�A �> �' �� �?�j �-�� �@ ������������D ���# �3 �-�� , �2 �T�# 	8 � P� ����� �-��
  �2 ��T ���# 	��8  � P� ����������  �i� �������'  �-��  �2 	��T 	��� ���A ���? 	���  �� �
 ���'  �-��
 	@ 	��� �Z �
�g�L �: � � 	��� Ç4 	��b �-�� ÇZ	C �-�� �\	h �B �-�� �4��A	> ��	�

 ����������  	=  	* �������?�A 	�� �( ����  ��	� Y� 	� �������L ��� ��8  �( ��T ��O  , �2 ��T ��# 	�8  ��
 	O� �+ ������� 	� ������� �@�O � �È �̂ � �4	� �� �N Ys	�� � �[ Y�A	� �� ~�

 Y*�� �
�� �2� �p �H� �' 9��� �- Y*�# �1 �2 �T9� �� �4�� , �@ �� �� �' �N �-
  �2 	5 	+� �����É 	���� �7 ������ �E� �- Y* ����>A 	�����������1 �- �2	 	� �H� �� 	���L �� 	N� �-

U Y*�>A 	��O 
  
 

76U     ������?��  	* ������8� �E�  � �\ �� �-  ;�	��#�� ��   �
 �S��  (�) ��
 �� ����?�� �2 �5 � �\ �� �- �
 �
 �' �
 �S��  	%�� �� ����?�� �2 �5 � �\ �� �-

 �
�h �' �
 �
 �'�U �K�  



234  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

77.   Een groep onder de geleerden en onder Ahl as-Sunnah zei: “En 

de beste na ʿUthmān is ʿAliyy ().” 

78.   En een groep (onder Ahl as-Sunnah) stopte bij ʿUthmān. 

79.   En zij zijn rechtgeleide kaliefen.[1] 

80.  Na deze vier zijn de overige metgezellen van Muḥammad  de 

beste mensen. 

81.   Het is voor niemand toegestaan om iets van hun fouten te ver-

melden of kwaad te spreken over een van hen door een fout of te-

kortkoming te vermelden of te roddelen. Als iemand dit toch doet, 

dan is het verplicht voor de machthebber om hem te disciplineren 

en te straffen. Hij mag hem niet pardonneren. Integendeel, hij dient 

hem te straffen en hem vervolgens op te roepen tot berouw. Indien 

hij berouw toont, dan wordt het van hem geaccepteerd, en indien 

hij geen berouw toont, dan dient hij hem opnieuw te bestraffen. 

Vervolgens dient hij hem permanent gevangen te zetten tot hij be-

rouw toont en tot inkeer komt. Dit is de Sunnah inzake de metge-

zellen van Muḥammad .[2] 

 

[1] In o.a. Musnad Aḥmad (21919), Jāmiʿ at-Tirmidhiyy (2326), Sunan Abī Dāwūd (4633), Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān 
(6934) en Kitāb as-Sunnah (1181) van Ibn Abī ʿĀṣim is overgeleverd: “Van Safīnah , hij zei: Ik hoorde de 
Boodschapper van Allāh  zeggen: ‘Het kalifaat zal dertig jaar duren. Daarna zal er koningschap zijn.’ 
Safīnah  zei: ‘Het kalifaat van Abū Bakr duurde twee jaar, het kalifaat van ʿUmar tien jaar, het kalifaat 
van ʿUthmān twaalf jaar en het kalifaat van ʿAliyy zes jaar.’” Al-ʾImām Aḥmad verklaarde het authentiek 
(ṣaḥīḥ), zoals al-Khallāl overleverde in zijn werk as-Sunnah (611, 612, 622, 623).   

In o.a. Musnad Aḥmad (16692), Sunan Abī Dāwūd (4607), Jāmiʿ at-Tirmidhiyy (2815) en Sunan Ibn 
Mājah (42) is overgeleverd van al-ʿIrbāḍ ibn Sāriyah  dat de Profeet  zei: “Houd jullie vast aan mijn 
Sunnah en de Sunnah van de rechtgeleide kaliefen. Klamp jullie eraan vast en bijt jullie eraan vast met de 
kiezen.” Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door al-ʾImām Ibn Taymiyyah in o.a. Iqtiḍāʾ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm 
(2/83) en al-ʾAlbāniyy in Ṣaḥīḥ Sunan Abī Dāwūd (4607), en goed (ḥasan) verklaard door ash-Shaykh 
Muqbil al-Wādiʿiyy in aṣ-Ṣaḥīḥ al-Musnad (921). 

[2] In bepaalde gevallen wordt de belediger echter ongelovig. Deze uitspraak van de auteur gaat dus niet 
over elke situatie. Al-ʾImām al-Khallāl (311 NH) zei in zijn werk Kitāb as-Sunnah (764): “Al-Marrūdhiyy 
berichtte ons, hij zei: Ik vroeg Abū ʿAbdillāh (Aḥmad ibn Ḥanbal) over degene die Abū Bakr, ʿUmar en 

ʿĀʾishah beledigt. Aḥmad zei: ‘Ik beschouw hem niet als een moslim.’ Al-Marrūdhiyy zei: En ik hoorde 
Abū ʿAbdillāh (Aḥmad) zeggen: Mālik zei: ‘Degenen die de metgezellen van de Profeet  beledigen, heb-
ben geen aandeel in de Islam.’” En al-Khallāl zei in hetzelfde werk (767): “ʿAbdullāh ibn Aḥmad ibn Ḥanbal 
berichtte ons, hij zei: Ik vroeg mijn vader over een man die een van de metgezellen van de Profeet  
beledigt, waarop Aḥmad zei: ‘Ik beschouw hem niet als een moslim.’”                                    

�

 

 

77U   : 	*�# 9!�� 	4 �5�� �- 	2�> 	? ��� 	4 �5�� �� 	8 Y_ �(�� ����� �-
U ~ 	k �' �K�� �
�h �' �� �?�� �2 �5 � �\ �� �-  

 

78 U U �K�� �
�h �' �n �' Y_ �(�� �s�� �- �-  
  

79 U �K- �� 	R� �+ �H� ���> �� �2 �5 �- U �K(9: 	� �T �8 
 

80  U �<�� �2�$ �q � �8 �i�� �q� �
�  ��   ��� �?� �5 ����  	H �N ��
 U 	���#�� � �\ �� 	* �?�� �+� �E�  

  

81  U �� 	8 � P�������A ������������R  �
 �B �7 ������:  �K��  �� �������� 	E  �,(� �© �N
  �6�A �?	� �2 �T�# 	8 �� ���� �n �' �� �?�g�: �N �- �2 	T	t 	-� ������! �8
 �I 	������ �J  �4 ������?�O  �� �
�O  U �* ������?A	� �-  �N �-  �W ���#	�  �N �-
 , �@�L ��( �� �' �- �@��:	C�0�3 : 	K��g�> 9��������!�� �n �' �6 	b� �(����O

 �� , �@�# �' �( �� �?�: �K�� �@ �� �ª�A ��  , �@��A	L�L �!�: �2�$ �@��	�� �?�: �4
  	@ �����A �> �' �C� �����'�� �6 �����L �: � �� �K	� �- �@ �����# 	8 �4 	����� �� �i� �����3 �K	¥ �����O
 �i( ���L ���:  ¢ ���L ���� 	ª ���� � ���"� 	= �c �� ������> ���� �2 ���$  �* �������( ���� ���? �����

  �� �
� �� 	i� �q �<�� 	= �*�# 9!�� � �7 �T�O U �F 	b� �
�: �- U  



235 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

82.   We erkennen het recht van de Arabieren, hun deugd en hun 

voorgangerschap,[1] en we houden van hen.[2] 

  
 

Al-ʾImām Ibn Baṭṭah al-ʿUkbariyy (387 NH) zei over deze kwestie in zijn werk al-ʾIbānah aṣ-Ṣughrā (207, 
208): “Bishr ibn al-Ḥārith (een edele Imām; 227 NH) zei: ‘Wie de Metgezellen van de Boodschapper van 
Allāh beledigt, is een ongelovige, zelfs al vast hij, bidt hij en beweert hij dat hij tot de moslims behoort.’ 
[208] En al-ʾAwzāʿiyy (de Imām van ash-Shām; 157 NH) zei: ‘Wie Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq beledigt, is afvallig 
geworden van zijn religie en zijn bloed is toegestaan geworden.’”

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei hierover in aṣ-Ṣārim al-Maslūl (3/1108): “Wat betreft degene die de 
metgezellen beledigt door middel van een belediging die geen kritiek op hun betrouwbaarheid bevat 
noch op hun religie, zoals dat iemand sommigen van hen beschrijft met gierigheid, lafheid, weinig kennis, 
een gebrek aan zuhd (minimalisme met het wereldse), en dergelijke, dan is dit degene die disciplinering 
en taʿzīr (disciplinaire bestraffing) verdient, en hij wordt niet tot ongelovig verklaard puur vanwege dit. 
De uitspraken van geleerden die hen (i.e. de beledigers van de metgezellen) niet tot ongelovig verklaar-
den, dienen geïnterpreteerd te worden als zijnde over deze situatie. [...] Wie dat echter voorbijgaat tot hij 
zelfs beweert dat de metgezellen afvallig werden na (de dood van) de Boodschapper van Allāh  behalve 
een kleine groep onder hen die niet eens dertien tot negentien personen bereikt, of dat zij in het algemeen 
fussāq (zondaren) werden, dan is er ook bij deze geen twijfel over zijn ongeloof, want hij ontkent datgene 
wat op meerdere plekken in de Qurʾān vermeld staat aan Tevredenheid (van Allāh) over hen en prijzing 
voor hen.” 

[1] D.w.z. dat zij de rest voorgingen in het binnentreden van de Islam. 

[2] Ahl as-Sunnah wa'l-Jamāʿah zijn het erover eens dat het Arabische ras (jins al-ʿarab) beter is dan het niet-
Arabische ras (jins al-ʿajam). In Ṣaḥīḥ Muslim (2276) is overgeleverd van Wāthilah ibn al-ʾAsqaʿ  dat de 
Profeet  zei: “Voorwaar, Allāh verkoos Kinānah van onder de kinderen van Ismāʿīl, en Hij verkoos 
Quraysh van onder Kinānah, en Hij verkoos Banū Hāshim van onder Quraysh, en Hij verkoos mij van 
onder Banū Hāshim.” 

    █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei hierover in zijn bekende werk Iqtiḍāʾ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm (1/379): 
“Waar Ahl as-Sunnah wa'l-Jamāʿah zich op bevinden, is het geloven dat het Arabische ras (jins al-ʿarab) 
beter is dan het niet-Arabische ras (jins al-ʿajam) – inclusief de Hebreeën, Assyriërs, Romeinen, Perzen 
en anderen – en dat de stam Quraysh de beste van de Arabieren is, en dat Banū Hāshim de besten van 
Quraysh zijn, en dat de Boodschapper van Allāh  de beste van Banū Hāshim is. Hij () is dus de beste 
der schepselen als persoon en qua stamboom. En de superioriteit van de Arabieren, vervolgens die van 
Quraysh en vervolgens die van Banū Hāshim, is niet enkel omdat de Profeet  uit hen is voortgekomen 
– alhoewel dit wel een deel van de deugd is – maar zij zijn op zich beter. Zo wordt bevestigd voor de 
Boodschapper van Allāh  dat hij de beste is qua stamboom en persoon. Anders zou er een cirkelredene-
ring ontstaan.” D.w.z. een cirkelredenering omdat je dan stelt dat hij uit de beste stamboom voortgeko-
men is, terwijl je die stamboom enkel als de beste beschouwt omdat hij eruit voortgekomen is. 

Elders, in Majmūʿ al-Fatāwā (19/29), zei Ibn Taymiyyah  over deze zaak: “In de Ṣaḥīḥ (Ṣaḥīḥ Muslim, 
nr. 2638) is overgeleverd dat de Profeet  zei: ‘Mensen zijn van verschillende oorsprongen, zoals de oor-
sprong van zilver en goud: de besten onder hen in de pre-Islamitische periode van onwetendheid (al-
Jāhiliyyah) zijn de besten in de Islām, als ze (religieus) begrip verkrijgen.’ Maar het plaatsen van de ene 
groep boven de andere groep wil niet zeggen dat ieder individu (van de ene groep) beter is dan ieder indi-
vidu (van de andere groep). Immers, onder de niet-Arabieren zijn er veel mensen die beter zijn dan de 
meeste Arabieren, en onder degenen buiten Quraysh – zoals de Anṣār (de Helpers) en sommige Muhājirūn 
(Emigranten) – bevinden zich mensen die beter waren dan de meesten van Quraysh.” 

82  U  � ������T ���> ���������������O �-  � �������T ���� ���� 	i �
 ���? ���> 	���  �� 	
 ���? ���� �-
U �2 �T9� 	q�� �- � �T�L ��	�� �1 �- 

  



236  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

83.   Dit vanwege de overlevering van de Boodschapper van Allāh 

: “Het houden van de Arabieren is geloof (Īmān) en het haten van 

hen is huichelarij (nifāq).”[1] 

84.   We nemen niet het standpunt in van de Shuʿūbiyyah[2] en de 

laaghartigen onder de mawālī[3] die niet van de Arabieren houden 

en die hun deugd niet erkennen, want hun uitspraak is een innova-

tie (bidʿah) en een afwijking.[4] 

85.   Wie inkomsten, handel en het verwerven van rijkdommen via 

de daarbij horende (toegestane) manieren verbiedt, die is in onwe-

tendheid vervallen, de fout ingegaan en afgeweken. Integendeel,  
 

  

 

[1] Overgeleverd door al-Ḥākim in al-Mustadrak (4/87), die erover zei: “De keten is authentiek (ṣaḥīḥ).” Adh-
Dhahabiyy zei in at-Talkhīṣ over de overleveraars: “Al-Haytham is matrūk (verlaten) en Maʿqil is zwak.” 
Al-ʿAjlūniyy zei in Kashf al-Khafāʾ (1/370): “Er zijn veel overleveringen gekomen over het houden van de 
Arabieren, en het geheel aan overleveringen samen maakt deze overlevering ḥasan (goed) is.” 

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah zei over deze overlevering in Iqtiḍāʾ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm (1/387): “Ḥarb al-
Kirmāniyy en anderen gebruikten deze overlevering als bewijs en vermeldden de bewoording ervan: ‘Het 
houden van de Arabieren is geloof en het haten van hen is huichelarij en ongeloof.’ Deze overleveringske-
ten op zich is discutabel, maar wellicht is het nog op een andere manier overgeleverd. Ik schreef het dan 
ook enkel op omdat het overeenkomt met de betekenis van de overlevering van Salmān, want de Profeet 
 heeft in de overlevering van Salmān duidelijk verklaard dat het haten van hen de Arabieren een vorm 
van ongeloof is, en daaruit komt voort: dat het houden van hen een vorm van geloof is.”  

Met de overlevering van Salmān  wordt de overlevering bedoeld in Musnad Aḥmad (23731), Jāmiʿ at-
Tirmidhiyy (3927) en Musnad aṭ-Ṭayālisiyy (693) van Salmān al-Fārisiyy  die zei: “De Boodschapper 
van Allāh  zei tegen mij: ‘O Salmān, haat mij niet, anders zul je jouw religie verlaten.’ Ik zei: ‘Hoe kan 

ik je haten terwijl Allāh ons middels jou geleid heeft?’ Hij () zei: ‘Door de Arabieren te haten, waardoor 
je mij zult haten.’” Al-ʾImām Abū Ḥātim  zei over de overlevering van Salmān , zoals vermeld werd 
door Ibn Abī Ḥātim  in al-Jarḥ wa't-Taʿdīl (4/379): “Deze overlevering is munkar (afgekeurd).” 

[2] Verderop in deze verhandeling (passage 108) zal de auteur  de Shuʿūbiyyah definiëren. 

[3] Mawālī: vrijgelaten (voormalige) slaven. 

[4] Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Iqtiḍāʾ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm (1/372): “Een groep mensen nam als stand-
punt in dat het Arabische ras (jins al-ʿarab) niet beter is dan het niet-Arabieren ras (jins al-ʿajam). Deze 
groep mensen wordt ash-Shuʿūbiyyah genoemd, omdat zij opkwamen voor de shuʿūb (volkeren) die in 
contrast staan met de qabāʾil (stammen); zoals men wel eens zegt: ‘De Arabieren hebben stammen en de 
niet-Arabieren hebben volkeren.’ Het komt zelfs voor dat sommige mensen bepaalde soorten niet-Arabie-
ren boven de Arabieren plaatsen. In de meeste gevallen komen dit soort uitspraken enkel voort uit een 
vorm van huichelarij (nifāq): ofwel huichelarij in de overtuiging (grotere huichelarij), ofwel huichelarij in 
de daden (kleinere huichelarij) die voortkomt uit een innerlijke begeerte gepaard met misvattingen die 
dat veroorzaken. Daarom is er overgeleverd: ‘Het houden van de Arabieren is geloof en het haten van 
hen is huichelarij.’” 

83  U 	� �������  	̂ � 	�( �1 �+ 	�: 	� �q  :Å 	i �
 �? ��� 96 ��  
 �
:	�� �Z� ��	� �2 �T �� ���� �- YK�ÆU 
 

  
84  U  	� �( ���	��  ��( ��� ���  �N �- 	�	J� �+�� �-  	* �������A	��( ��? 9�����������l��

 �K- 9
	��: �N �- �i �
 �? ��� �K(9�	 �¿ �N ��: 	7 ������  	�� �(� �­�
U Y� �̀ 	� �- Y* �' ��	� �2� �p �(�� �K	¥�O , �4 �� ��	� �� �p 

  
  

85 U ��� �_ �
 �������������������������������� �� �������������������������������8 �-� �
� �S� 	������������������������������1�� �6
�� �-� ;L� �Q������������������� ��� �6 ������������������> �j �- 	�� �+�� �� 	�����������������8 	��� ������������������


 �- �4 	�������T �b �� ��������� �O � ��������T 	5( �b �-, �s��� ��������� �- �0 ��������g ����  
 



237 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

inkomsten via de daarbij horende manieren zijn toegestaan, want 

het is toegestaan verklaard door Allāh �, Zijn Boodschapper  en 

de geleerden van de Ummah.[1] Een man dient dan ook te werken 

voor zichzelf en voor degenen die hij onderhoudt en de gunst van 

zijn Heer te zoeken. Indien hij dit laat omdat hij verdienen niet als 

toegestaan beschouwt, dan is hij afgeweken.[2]
 

86.  Ieder persoon heeft het volste recht op zijn rijkdommen die 

hij heeft geërfd, verkregen, behaald of verdiend, in tegenstelling tot 

wat de afgeweken mutakallimūn[3] zeggen. 

87.   De religie is enkel: het Boek van Allāh �, overleveringen (āthār), 

Sunan[4] en authentieke vertellingen (riwāyāt) van degenen die be-

trouwbaar zijn in het overbrengen van authentieke, sterke, beken-

de en beroemde berichtgevingen. Ze worden overgeleverd door de 

eerste bekende, betrouwbare persoon van de volgende bekende, 

betrouwbare persoon. Zo bevestigen ze elkander totdat dit eindigt 

bij de Profeet , de metgezellen van de Profeet, de Tābiʿīn[5], de op-

volgers van de Tābiʿīn of de bekende Imāms na hen die als voorbeeld 

genomen worden: de Imāms die zich vastklampen aan de Sunnah, 
 

 

[1]  Ibn Taymiyyah  vermeldde in al-Fatwā al-Ḥamawiyyah (p. 457-458) dat Abū ʿAbdillāh Muḥammad ibn 

Khafīf (371 NH) zei: “Tot de zaken die wij geloven behoort: dat Allāh inkomsten, handel en productie heeft 

toegestaan, en dat het enkel bedrog en onrecht is wat Allāh verboden heeft. Wie deze inkomsten verbiedt, is 
een afgedwaalde en misleidende innovator, want valsheid, bedrog en onrecht hebben niets te doen met han-
del en productie. [...] En tot de zaken die wij geloven behoort: dat Allāh niet [Zijn dienaren] opdraagt tot het 
nuttigen van het toegestane om vervolgens het bereiken ervan vanuit alle kanten onmogelijk te maken. Dat-
gene waartoe Hij hen heeft opgedragen is namelijk aanwezig tot aan de Dag der Opstanding. Wie gelooft 
dat de aarde geen toegestane zaken bevat en dat de mensen zich enkel bezighouden met het verbodene, die 
is een afgedwaalde innovator. Wat wel kan, is dat het [toegestane] schaars is op een bepaalde plek en veel-
vuldig aanwezig is op een andere plek, maar het kan niet volledig afwezig zijn op aarde.” 

[2]  Overgeleverd in Musnad Aḥmad (6842) dat Wahb ibn Jābir zei: “Een bevrijde slaaf van ʿ Abdullāh ibn ʿ Amr 
(ibn al-ʿĀṣ ) zei tegen hem: ‘Ik wil deze maand hier verblijven, in Bayt al-Maqdis (Jeruzalem).’ Hij (ʿAb-
dullāh) zei tegen hem: ‘Heb je onderhoud voor deze maand achtergelaten voor je gezin?’ Hij zei: ‘Nee.’ 
Hij zei: ‘Keer dan terug naar je gezin en laat onderhoud voor hen achter, want ik hoorde de Boodschapper 
van Allāh  zeggen: ‘Het is genoeg voor een persoon om zondig te zijn dat hij degenen die hij onderhoudt 
verwaarloost.’” 

[3] Mutakallimūn: de volgers van al-kalām (theologische redenering op basis van Griekse filosofie). 

[4]  Sunan: mv. van Sunnah. Sunnah: manier, methode (van de Profeet ). 

[5] Tābiʿīn: de generatie na de metgezellen. 

 ��� 	4�� ������� �
 ������� �S ������� 	1� �������  �� ���O , Y� �̀ �� � �T 	5( �b �- �� 	8 �6
  �̂ �  � �����T�> �����    �@ ������( �����������1 �+ �-   �� 	8  �H �u�> �? ��� �-

 	@ 	! ���� �n �' ¢ �? �!�: �K�� �@ �� �	����# �: �4 �b �
���O U 	* �8� �E�
 �I	� �J �£ �
�3 �K	¥�O 	@;� �+ 	4 ��������O �� 	8 �	��L�� �: �- 	@	���A 	' �-

 �S��� y �
�: �N �@�{ �� �n �' U Ys	�� � �[ �( �T�O �6 �!  
 
  

86 U �
	� 9e ���� �� ���� 94 �B �- ������������� 	-�� �@�$ 	+ �- � 	7��� 	@	��
 �
 �B �N , �@�� �!�L �B� 	-�� �@��� �<�� �-�� �c �C� ���L �1� ���� ��( ���: �

 ��� �K( �
;> �S�L �
� ����U �K( ��	�� �f �
  
 

87 U 	^� �i��L	B �( �5 ������������� �
��	� ��: ;��� �-�   Y+��$a �-
  	�� �����;h�� 	� �' Y³� ����q 	�����������< Y�� ����:� �- 	+ �- Y��# ������������1 �-
 	* ��O- �
 �? �
 ������������������������� 	* ��: 	( �� ��� 	* ��qA 	q ������������D�� 	+���� ��� �E�	��

: 	- �
�: 	m �+( �T �l �
 ������ ��� ��� �� �-�E� �* ��;h�� � �T ��� �
 ��� �? ��� ��- �

  �2 �T �� �?�� �Z ;� �D�: 	�- �
 �? �
 ��������� 	* ��;h�� 	���h�� 	� �'

�# �: ¢�L �� � P�������������� �?��  ;�	��#�� ��	� �I 	���� �J � 	T�L    �-��
 �L�� 	-�� ;�	��#�� 	i� �q �����������<��   	?	���L�� 	F	�� �3 �-�� � 	?	��

 �8 �-�� ���� �� �� ���� �? ���� �5 �� ���� 	8 �2 ���� 	t� �E� �� ���� �
 ���� ��� 	* ���� �
 ���� �? ���� 	O- �
 ����A ����  ��
 	* ���# 9����������!�� 	�� � 	S ;����������! �
�L �
���������������������� �2	 	� y �� ���L �� �
�������������������� ��� 

 



238  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

zich vasthouden aan de overlevering, niet bekend staan om inno-

vatie, niet bekritiseerd worden vanwege liegen, niet beschuldigd 

worden van afwijking en geen aanhangers van qiyās[1] of opinie (raʾy) 

zijn, want qiyās in de religie is vals. En voor opinie geldt hetzelfde 

en deze is nog valser.[2] 

88.   De volgers van opinie (ar-raʾy) en qiyās in de religie zijn onwe-

tende, dwalende innovators (mubtadiʿah). Maar als er een overleve-

ring over [een kwestie] is gekomen van de betrouwbare Imams die 

ons voor zijn gegaan, dan heeft het nemen van de overlevering voor-

rang.[3] 

 

[1] Qiyās: analogie (vergelijkingstrekking). Hier wordt bedoeld: valse analogie (al-qiyās al-fāsid), d.w.z. analogie 
die tegen de Sunnah ingaat. Shaykh al-ʾIslām Ibn Taymiyyah (728 NH)  legde dit uit in Majmūʿ al-Fatāwā 
(20/504) en zei: “Het fundament hierin is dat je begrijpt dat de term ‘al-qiyās’ een algemene term is waar 
zowel al-qiyās aṣ-ṣaḥīḥ (de correcte analogie) als al-qiyās al-fāsid (de valse analogie) onder vallen.” De af-
keuring van al-qiyās in deze en andere passages gaat dus over valse qiyās; d.w.z. het toepassen van analo-
gie in een zaak en op basis daarvan tot een oordeel komen, terwijl er een specifieke overlevering is over 
de desbetreffende zaak, waar deze analogie tegenin gaat. 

[2] Ar-Raʾy: opinie. Hier wordt echter specifiek gedoeld op de opinie (d.w.z. mening) die ingaat tegen de 
overlevering. Ahl ar-Raʾy (de mensen of volgers van opinies), die hierna aan bod zullen komen, stonden 
er dan ook om bekend dat zij opinie verkozen boven de overleveringen. Er is overgeleverd door al-ʾImām 
ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH) in zijn werk as-Sunnah (308) dat al-ʾImām Abū Isḥāq al-Fazāriyy (188 NH) 
zei: “Al-ʾAwzāʿiyy zei: ‘Voorwaar, wij bekritiseren Abū Ḥanīfah niet omdat hij een opinie draagt. We dra-
gen immers allemaal een opinie (in kwesties). Maar we bekritiseren Abū Ḥanīfah om het feit dat wanneer 
de overlevering van de Profeet  bij hem vermeld wordt, hij een fatwa geeft die ertegen ingaat.’” Authen-
tiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 308). 

Al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal ash-Shaybāniyy (241 NH)  zei, zoals vermeld werd door al-ʿAllāmah Ibn 
al-Qayyim  in zijn boek Badāʾiʿ al-Fawāʾid (5/1428): “Wat verplicht is voor de mensen, is het volgen van 
de overleveringen van de Boodschapper van Allāh  en weten welke authentiek zijn en welke zwak zijn. 
Vervolgens de uitspraak van de metgezellen van de Boodschapper van Allāh , indien hun uitspraken 
niet van elkaar afwijken. Mochten deze wel van elkaar afwijken, dan dient een persoon te kijken in het 
Boek, en de uitspraak van hen die het meest overeenkomt met het Boek dient hij te nemen, of die het 
meest overeenkomt met de uitspraak van de Boodschapper van Allāh . Indien er niets gekomen is van 
de Profeet  noch van een van de metgezellen van de Profeet , dan dient hij te kijken naar de uitspraak 
van de Tābiʿīn (de generatie na de metgezellen), en de uitspraak van hen die het meeste overeenkomt met 
het Boek en de Sunnah dient hij te nemen, en hij dient datgene te verlaten wat de mensen na hen inge-
voerd hebben.” 

[3] Al-ʾImām al-Barbahāriyy (329 NH)  zei in verhandeling [11] De Uitleg van de Sunnah (passage 110) in deze 
verzameling: “Weet, moge Allāh je genadig zijn: wie over de religie van Allāh spreekt met zijn opinie 
(raʾy), qiyās (analogie) en taʾwīl (interpretatie) zonder bewijs van de Sunnah en de Jamāʿah, die heeft gesp-
roken over Allāh met iets waar hij geen kennis over heeft. En wie spreekt over Allāh met iets waar hij 
geen kennis over heeft, die behoort tot de mutakallifīn (zij die zichzelf belasten met zaken die de grenzen 
overschrijden).” 

�� �- ���� �* �' ��	�	� �K(�O �
 �?�: �N ��: 	7��� 	
��� �E�	� � 	�;> �?�L �

 �K �( ����8 �
 ����:  �N �-  �i 	7 �������S 	����  �2 	���T ����A ����> ����'  �� ����? ����g ����:  �N �-

 �i� �q �����<�� �( �����!�A �� �- �� �̀ 	f	�   ���� �+ �N �- ����A	�
 �I	� �7 �B ���� �
�� �- Y4	j��� ��: ;��� 	= ����A 	� ��� �K� 	E

U �@�# 	8 �4�g�) �� �- 
  

88 U �i� �q ����������<�� �-   	��� �
��  	���A 	� ��� �-  	=  	�: ;��� 
 Y* �����' 	� �����L�� �8   Y* �����> �T �b  , Y� �̀ �������������   �N	�   �K��   �K( �S�:   	= 

 �I	� �J  �� �� ��� Y
   �' ��� �
 ��� ��  �1 ��� �> ��� �s   �� 	8  	* �
	t� �E�   ��;h�� ��� 	��  
 �7 �� �E��O  	
��� �E�	�  �� �-��U  



239 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

89.   Als iemand beweert dat at-taqlīd[1] verkeerd is en dat hij niemand 

volgt in zijn religie, dan is dit de uitspraak van een ongehoorzame 

(fāsiq), een innovator (mubtadiʿ) en een vijand van Allāh, Zijn Bood-

schapper (), Zijn religie, Zijn Boek en de Sunnah van Zijn Profeet 

. Hij wenst daarmee niets anders dan het opheffen van de overle-

veringen, het neerhalen van kennis, het uitschakelen van de Sunnah 

en het zich afzonderen met opinie, al-kalām,[2] innovatie en afwij-

king. Moge de vloek van Allāh, de Engelen en alle mensen rusten 

op degene die dit zegt.  

Dit behoort tot de meest afschuwelijke uitspraken van de inno-

vators (mubtadiʿah) en de meest nabije tot dwaling en vernietiging; 

sterker nog, het is dwaling. Hij beweert dat hij tegen at-taqlīd (navol-

ging) is, maar tegelijkertijd volgt hij in zijn religie wel Abū Ḥanīfah,[3] 

en Bishr al-Marīsiyy[4] en zijn metgezellen. Welke vijand van de religie 
 

 

[1] At-Taqlīd (navolging) wordt vandaag de dag vaak vertaald als ‘blindvolgerij’, maar dit is niet de betekenis 
die het woord droeg bij de vroegere geleerden. Ash-Shaykh ʿĀdil Āl Ḥamdān al-Ghāmidiyy zei in de 
voetnoot van Kitāb as-Sunnah min Masāʾil Ḥarb (89): “Bij de vroegere ḥadīthgeleerden en Imāms van de 
Sunnah betekende at-taqlīd: het volgen van de overleveringen, de metgezellen en de geleerden van de 
Salaf die in hun voetsporen traden. Dit is de (correcte) geprezen vorm van at-taqlīd. De afgekeurde vorm 
van at-taqlīd, zoals deze bekend staat bij de latere geleerden, is het blind volgen van degenen wiens uitspraak 
geen bewijs is, zonder bewijs of overlevering.” 
   █  Al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah (238 NH)  zei, zoals vermeld werd door al-ʾImām al-Khallāl (311 NH) in 
zijn boek Kitāb as-Sunnah (2179): “Wij zijn slechts mensen van ittibāʿ (navolging) en taqlīd (navolging) van 
onze Imams en onze voorgangers  die ons voor zijn gegaan. We introduceren na hen geen nieuwe zaak 
die zich niet in het Boek van Allāh bevindt, noch in de Sunnah van de Boodschapper van Allāh , noch 
geuit is door een Imām.” 

Al-ʾImām al-Barbahāriyy (329 NH)  zei in verhandeling [13] De Uitleg van de Sunnah (passage 93): “De 
religie komt enkel tot stand middels at-taqlīd (navolging): en wie nagevolgd dienen te worden zijn de 
metgezellen van Muḥammad .” Al-ʾImām al-Barbahāriyy zei in dezelfde verhandeling (passage 144): “Vrees 
Allāh inzake jezelf en blijf bij de overleveringen, de volgers van de overleveringen, en at-taqlīd (navolging), 
want de religie komt enkel tot stand middels at-taqlīd, en daarmee wordt bedoeld: het navolgen van de 
Profeet  en zijn metgezellen, moge Allāh tevreden over hen zijn. Degenen voor ons hebben ons niet in 
onduidelijkheid achtergelaten, dus volg hen en kom tot rust. 

[2] Al-Kalām: theologische redenering op basis van Griekse filosofie. 

[3] Abū Ḥanīfah an-Nuʿmān ibn Thābit al-Kūfiyy (150 NH), de leider van Ahl ar-Raʾy (de volgers van opinies). 
Al-ʾImām al-Bukhāriyy (256 NH) zei in at-Tārīkh al-Kabīr (8/81, nr. 2253): “Nuʿmān ibn Thābit, Abū Ḥanīfah 
al-Kūfiyy [...] Hij was een Murjiʾ. Ze lieten hem, zijn raʾy (opinie) en zijn overlevering.” Murjiʾ: enkelvoud 
van Murjiʾah, de sekte die geloofde dat daden geen onderdeel zijn van al-ʾĪmān (het geloof). 

[4] Bishr ibn Ghiyāth al-ʿAdawiyy al-Marīsiyy (218 NH), de leider van de Jahmiyyah in zijn tijd die opriep tot 
de uitspraak dat de Qurʾān geschapen is en die tot ongelovig verklaard werd door de Imāms van de Sun-
nah. Hij werd weerlegd door de grote, bekende Imām van de Sunnah: al-ʾImām ʿUthmān ibn Saʿīd ad-
Dārimiyy (280 NH)  in zijn bekende werk an-Naqḍ ʿalā'l-Marīsiyy. 

89 U �N �- ��������A	> ���L�� y �
 �������: �N �@ �������{ �� �2 �������' �, �� �������8 �-
 �� 	� ������L�� �8 �e 	����1��O �� �( ������� �7 �����T�O � P� ��������� �@ �����#:	C �� ;����> ���:

 	@	�( ���������1 �
	� �- 	 � 	� Ç- �� ���������'  	@ 	�����������L 	S	� �- 	@��������#: 	�	� �-
 	@ ;������������A	� �� 	*�# �������������!	� �-�� �������������
��	� U  �I	� �7 	������������� ��������������: 	
�:

 �H� ����������� �j	� �- 	2 ����������> 	? ��� �4���������A	g �?�3 �- 	
 ������������ �E� ��� ����������g��	�
  	* �������' ��	� ��� �- 	_ �̀ �������S��� �- 	��� �
�� 	������� �C 9
 ���������L�� �- 	*�# 9������!��
  �* �������# �? �� 	� �( �������� ��� � �7 �������5 	4 	������t� �� �n �������?�O U 	� �̀ 	f� ��������� �-

U � 	? �
� �b�� 	���#�� �- 	* �S	t �̀ �
� ��� �- 	^�  
  

 �� 	�����8 � �7 �����T�O � � 	������ �
�� �� �- 	* �' 	��L�� �
�������� 	� �( ������� 	� ������ ����
 U Y* �� �̀ ��������� �( ��������5 �4 ��������� ,y�C �
��������� �- 	* �� �̀ ����������� ��	�
 �@ ������#:	C �� ������> �� �� ������� �- �������A	> ���L�� y �
 ������: �N �@ ������{ �� �2 ������' �,

 ��� � P
� �������l	� �- �* ��������A	# �� � �������) ��� U �@��� �q �������<�� �- ��� 	������!: 	
 �

y �� ������������������������'�� 	^� 	�: 	� 	������������������������ Ç- �� ������������������������' 9��0 ������������������������O  

  



240  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

is vijandiger dan degene die de Sunan wil uitdoven, de overleverin-

gen en berichtgevingen wil uitschakelen en beweert dat hij tegen 

at-taqlīd (navolging) is, terwijl hij in zijn religie degenen volgt die ik 

zojuist genoemd heb,[1] en zij zijn de imams van dwaling, de kop-

stukken van innovaties en de leiders van degenen die afgeweken 

zijn.[2] Moge de Woede van Allāh zijn op degene die dit zegt. 

 

[1]  D.w.z. Abū Ḥanīfah en Bishr al-Marīsiyy en zijn metgezellen. 

[2] Al-ʾImām Ḥarb  vermeldde Abū Ḥanīfah (150 NH) hier in één adem met Bishr al-Marīsiyy en noemde 
hen de leiders van dwaling en innovaties. De auteur is bij lange na niet de enige die Abū Ḥanīfah tot dwa-
lend verklaarde, noch was hij de enige die hier een consensus over vermeldde. We zagen reeds de uitspraak 
van de leraar van al-Bukhāriyy: al-ʾImām ʿAliyy ibn al-Madīniyy, in de voetnoot van passage 46 in [6] De 
Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad), waarin hij zei: “Als je ziet dat een man houdt van Abū Ḥanīfah, van 
zijn opinie (raʾy) en van het bestuderen ervan, wees dan niet gerust bij hem, noch bij degene die zijn madh·hab 
(school) volgt, van degenen die het extreme ingaan met betrekking tot hem en hem als Imām nemen.” 

Hieronder staan meerdere consensussen vermeld (die de consensus van de auteur bevestigen), opge-
volgd door een reeks authentieke uitspraken van de Imāms van Ahl as-Sunnah over deze zaak (aan het 
einde van de voetnoot staan tevens uitspraken van geleerden uit de moderne tijd): 

Meerdere citaten ter bevestiging van de consensus 

van de Imāms van de Salaf over Abū Ḥanīfah: 

   █  Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Numayr al-Kūfiyy (199199199199 NH)  zei, zoals al-ʿUqayliyy (322 NH) overleverde 
in zijn boek aḍ-Ḍuʿafāʾ (4/283): “De toestand waarop ik de mensen trof is dat zij de overleveringen van 
Abū Ḥanīfah niet opschreven, laat staan zijn opinie (raʾy).” Tevens overgeleverd door al-Khaṭīb al-Bagh-
dādiyy in zijn boek Tārīkh Baghdād (13/444). � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil 
al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 301). Dit is een overlevering van consensus. 

   █  Al-ʾImām al-Bukhāriyy (256256256256 NH) , de auteur van Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy, zei in zijn boek at-Tārīkh 
al-Kabīr (8/81, nr. 2253): “Nuʿmān ibn Thābit, Abū Ḥanīfah al-Kūfiyy [...] Hij was een Murjiʾ. Ze lieten 
hem, zijn opinie (raʾy) en zijn overlevering.” Dit is een consensus dat de geleerden niet alleen de overleve-
ringen van Abū Ḥanīfah afzijdig lieten, maar ook zijn opinie (raʾy) én zijn madh·hab in de geloofsleer. 

   █  Al-ʾImām Abū Bakr ibn Abī Dāwūd (316316316316 NH)     – de zoon van al-ʾImām Abū Dāwūd en auteur van 
verhandeling [12] Het Ḥāʾiyyah-gedicht, in deze verzameling. Zijn student Ibn ʿAdiyy (365 NH) zei in zijn 
boek al-Kāmil fī Ḍuʿafāʾ ar-Rijāl (7/2476): “Ik hoorde Ibn Abī Dāwūd as-Sijistāniyy zeggen: ‘Het kwaad-
spreken (al-waqīʿah) over Abū Ḥanīfah is een consensus van de geleerden, want: de Imām van al-Baṣrah 
is Ayyūb as-Sakhtiyāniyy (131 NH) en hij heeft over hem gesproken; de Imām van al-Kūfah is (Sufyān) ath-
Thawriyy (161 NH) en hij heeft over hem gesproken; de Imām van Egypte is al-Layth ibn Saʿd (175 NH) en 
hij heeft over hem gesproken; de Imām van ash-Shām (de Levant) is al-ʾAwzāʿiyy (157 NH) en hij heeft over 
hem gesproken; en de Imām van Khurāsān (het huidige Afghanistan en omstreken) is ʿAbdullāh ibn al-
Mubārak (181 NH) en hij heeft over hem gesproken. Het kwaadspreken over hem is dus consensus over 
van de geleerden in alle gebieden.’” 

   █  Al-Ḥāfiẓ Ibn ʿAbd al-Barr (463463463463 NH) , die zelf bekend staat om het verdedigen van Abū Ḥanīfah in 
deze zaak, erkende in zijn boek al-Intiqāʾ (p. 149): “Velen onder Ahl al-Ḥadīth stonden het kwaadspreken 
over Abū Ḥanīfah toe omdat hij veel overleveringen van betrouwbare āḥād (individuen) verwierp. […] 

 

  �+� ����$ �|� �4 	���g�� �: �- ���# 9�����������!�� �§	��g�: �K�� �����: 	
�: ��� 	�
y �
�: �N �@��{ �� �2 �' �X�: �- 	�� ��:� �- ;
�� �-   �� ��� �- ���A	> ���L��

 �* ����
	t �� �2 �5 �- �I ����� �. ����A �
 ������������1 �� ����� �� �8 �@ ����#:	C �� ����> ��
  U � 	�	�� �f �
� ��� �m �C��� �- 	� ��	� ��� ��- �Â �+ �- 	� �̀ ����

U	^� �6 �� �] 	� �( �� ��� � �7 �5 	4	t��� �n �?�O 



241 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

Daarnaast zei Abū Ḥanīfah ook dat de daden van gehoorzaamheid, zoals het gebed en andere daden, geen 
Īmān (geloof) genoemd worden, en allen van Ahl as-Sunnah, die zeiden: ‘Al-ʾĪmān (het geloof) bestaat uit 
uitspraken (van het hart en de tong) en daden’, keurden de uitspraak van Abū Ḥanīfah af en verklaarden 
hem op basis daarvan tot innovator (mubtadiʿ).” Ash-Shaykh Muḥammad ʿAbd ar-Razzāq Ḥamzah 

(1385138513851385 NH/1965196519651965 NC) , de grote Egyptische ḥadīthgeleerde die zich vestigde in Saoedi-Arabië en de leraar 
was van o.a. ash-Shaykh Ismāʿīl al-ʾAnṣāriyy, zei hierover in zijn boek al-Muqābalah bayn al-Hudā wa'ḍ-
Ḍalāl (p. 125): “Je ziet dat Ibn ʿAbd al-Barr hier bevestigt dat Ahl as-Sunnah Abū Ḥanīfah tot innovator 
(mubtadiʿ) verklaarden en zijn uitspraak afkeurden.” 

Tevens zei al-Ḥāfiẓ Ibn ʿAbd al-Barr  in zijn boek al-Istighnāʾ (p. 572): “624 – Abū Ḥanīfah an-
Nuʿmān ibn Thābit al-Kūfiyy, de wetgeleerde (faqīh) en volger van opinies (ar-raʾy). […] De meesten onder 
Ahl al-Ḥadīth veroordeelden hem en het standpunt van alle Ḥanbalitische geleerden vandaag de dag is 
het veroordelen van hem. En Aḥmad (ibn Ḥanbal)  behoorde tot degenen die zich negatief over hem en 
zijn metgezellen uitlieten.” 

   █  Al-ʾImām ʿUthmān ibn Saʿīd ad-Dārimiyy (280280280280 NH)  zei in zijn weerlegging op Bishr al-Marīsiyy 
(de leider van de Jahmiyyah die door Ḥarb al-Kirmāniyy samen met Abū Ḥanīfah vermeld werd als de 
kopstukken van dwaling) genaamd an-Naqḍ ʿalā'l-Marīsiyy (pp. 331-332): “Wee jij! Voorwaar, de mensen 
accepteerden het niet van Abū Ḥanīfah toen hij fatwa’s gaf die ingingen tegen overleveringen die overge-
leverd waren van de Profeet , zoals inzake de overlevering: ‘De twee partijen in een zakelijke transactie 
hebben de keuze (om het te annuleren) zolang ze niet uit elkaar zijn gegaan.’ (o.a. Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy 
2107) en inzake…” – ad-Dārimiyy vermeldt hier nog vier andere overleveringen en zegt vervolgens: “En 
dergelijke overleveringen, zodanig dat zij Abū Ḥanīfah hierin toeschreven aan het verwerpen van de 
overleveringen van de Boodschapper van Allāh , en ze opponeerden hem en schreven boeken over hem 
in deze zaak. […] 

“Als Abū Ḥanīfah het verdiende om toegeschreven te worden aan het verwerpen van de overleveringen 
van de Boodschapper van Allāh  vanwege het geven van fatwa’s die ingingen tegen de overleveringen, dan 
verdienen jullie (d.w.z. de Jahmiyyah) het om toegeschreven te worden aan het verwerpen van wat Allāh  
geopenbaard heeft. Sterker nog, jullie verdienen het des te meer om toegeschreven te worden aan verwer-
ping, want bij Abū Ḥanīfah is het zo dat er sommige wetgeleerden (fuqahāʾ) waren die het eens waren met 
een deel van zijn fatwa’s, terwijl niemand het met jullie madhāhib (standpunten) eens was, met uitzonde-
ring van de dwazen en de mensen van innovaties en begeerten.” Dit is een overlevering van consensus. 

   █  Ibn Ḥibbān al-Bustiyy (354354354354 NH) zei in zijn boek al-Majrūḥīn (3/36): “Abū Ḥanīfah an-Nuʿmān ibn 
Thābit was een man die veel redetwistte en de overleveringen waren niet zijn expertise. Hij leverde hon-
derddertig overleveringen over met een aaneengesloten keten en heeft verder geen enkele overlevering, 
en hiervan maakte hij in honderdtwintig overleveringen een fout: ofwel door de keten om te wisselen of 
door de tekst van de overlevering te veranderen zonder het door te hebben. Omdat zijn fouten over-
treffend waren ten opzichte van de keren dat hij het goed had, verdiende hij het om niet als bewijs aange-
haald te worden als het gaat om berichtgevingen. Daarnaast is het ook niet toegestaan om hem als bewijs 
aan te halen vanwege het feit dat hij uitnodigde naar al-ʾirjāʾ (het plaatsen van daden buiten al-ʾĪmān) en 
bij al onze Imāms is het verboden om iemand als bewijs aan te halen die uitnodigt naar innovaties; hierin 
ken ik geen meningsverschil onder hen. En de Imāms van de moslims en de mensen van godsvrees in de 
religie in alle gebieden en regio’s hebben hem één voor één bekritiseerd en kwaadgesproken over hem.” 
Dit is een overlevering van consensus. 

   █  Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy (463463463463 NH) zei in zijn boekwerk Tārīkh Baghdād (15/504) nadat hij een aantal 
overleveringen noemde waarin Abū Ḥanīfah geprezen werd door enkele Imāms: “We hebben van Ayyūb, 

 



242  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

Sufyān ath-Thawriyy, Sufyān ibn ʿUyaynah, Abū Bakr ibn ʿAyyāsh en andere Imāms vele overleveringen 
vermeld waarin excessieve prijzing voor Abū Ḥanīfah vermeld staat, maar wat bij de overleveraars van 
de overleveringen authentiek bewaard is en overgeleverd is van de vroegere Imams – inclusief de zojuist 
genoemde personen – is juist het tegenovergestelde daarvan: ze spraken veelvuldig over Abū Ḥanīfah 
vanwege vreselijke zaken die van hem gedocumenteerd werden: een deel daarvan had te maken met de 
fundamenten van de religie en een deel ervan met de vertakkingen, en dit zullen we vermelden, met de 
Wil van Allāh.” Dit is een overlevering van consensus én een verklaring dat de overleveringen ter prijzing 
van Abū Ḥanīfah zwak zijn, terwijl de overleveringen ter veroordeling van Abū Ḥanīfah authentiek zijn. 

   █  Ibn al-Jawziyy (527527527527 NH) zei in zijn boek al-Muntaẓam (3/23): “Na dit had iedereen overeenstemming 
over het kwaadspreken over Abū Ḥanīfah. Vervolgens waren ze verdeeld in drie groepen: (1) een groep 
bekritiseerde hem vanwege zaken die terugkeerden naar de geloofsleer en uitspraken omtrent de funda-
menten; (2) een andere groep bekritiseerde hem vanwege zijn overlevering en zijn geringe memorisatie 
en ḍabṭ (nauwkeurigheid); (3) en een andere groep bekritiseerde hem vanwege het spreken aan de hand 
van opinie (ar-raʾy) op een manier die inging tegen de authentieke overleveringen.” Dit is een overleve-
ring van consensus. 

Tevens zei Ibn al-Jawziyy in al-Muntaẓam (3/26): “Sommige mensen excuseerden Abū Ḥanīfah door 
te zeggen: ‘De overlevering heeft hem niet bereikt.’ Dit houdt echter geen stand, om twee redenen. De 
eerste reden is dat het niet toegestaan is voor iemand om fatwa’s uit te vaardigen als de meeste authen-
tieke overleveringen verborgen zijn voor hem. De tweede reden is: wanneer Abū Ḥanīfah geïnformeerd 
werd over de overleveringen die tegen zijn uitspraak ingaan, dan keerde hij niet terug van zijn uitspraak.” 

   █  Al-ʾImām Abū Bakr ibn Abī Dāwūd (316316316316 NH)     vermeldde nogmaals een consensus, zoals over-
geleverd werd door al-Khaṭīb al-Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād (15/516), dat de Mālikitische wetgeleerde 
Abū Bakr Muḥammad ibn ʿAbdillāh ibn Ṣāliḥ al-ʾAbhariyy zei: “Ik hoorde Abū Bakr ibn Abī Dāwūd as-
Sijistāniyy op een dag tegen zijn metgezellen zeggen: ‘Wat zeggen jullie over een kwestie waar overeen-
stemming over is van Mālik en zijn metgezellen, ash-Shāfiʿiyy en zijn metgezellen, al-ʾAwzāʿiyy en zijn 
metgezellen, al-Ḥasan ibn Ṣāliḥ en zijn metgezellen, Sufyān ath-Thawriyy en zijn metgezellen en Aḥmad 
ibn Ḥanbal en zijn metgezellen?’ Ze zeiden tegen hem: ‘O Abū Bakr, er zal geen kwestie zijn die correcter 
is dan deze!’ Hij zei: ‘Zij hadden allemaal overeenstemming over het tot dwalend verklaren van Abū 
Ḥanīfah.’” Ash-Shaykh Abū Jaʿfar al-Khulayfiyy zei in at-Tarjīḥ bayn Aqwāl al-Muʿaddilīn wa'l-Jāriḥīn 
fī Abī Ḥanīfah (p. 226): “De keten is authentiek (ṣaḥīḥ).” 

   █  Al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah (238238238238 NH) , de leraar van Ḥarb al-Kirmāniyy; al-ʾImām Abū Bakr 
al-Marrūdhiyy (275 NH) zei in Akhbār ash-Shuyūkh (275): “Al-Qāsim ibn Muḥammad ibn al-Ḥārith (al-
Marwaziyy; een metgezel van Aḥmad ibn Ḥanbal) kwam naar ons toe, dus wij vroegen hem erover, waar-
op hij zei: ‘Ik hoorde Isḥāq ibn Rāhūyah zeggen: ‘Ik was vroeger een persoon van ar-raʾy (opinie). [...] En 
ik dacht dat niemand durfde af te wijken van Abū Ḥanīfah. Toen ik vervolgens in al-Baṣrah (in Zuid-
Irak) aankwam, ging ik zitten bij ʿAbd ar-Raḥmān ibn Mahdiyy (198 NH; de leraar van Aḥmad). Hij zei 
tegen mij: ‘Waar kom je vandaan?’ Ik zei: ‘Van de inwoners van Marw.’ Hierop vroeg hij Allāh om genade 
voor Ibn al-Mubārak – hij hield veel van hem – en zei: ‘Ken je een gedicht ter prijzing van ʿAbdullāh (ibn 
al-Mubārak)?’ Ik zei: ‘Ja.’’” Isḥāq droeg vervolgens een gedicht voor en vertelt:  

“Ibn Mahdiyy bleef huilen, terwijl ik het voordroeg, totdat ik zei: ‘En je had inzicht in de opinie (raʿy) 

van an-Nuʿmān (Abū Ḥanīfah).’ Ibn Mahdiyy zei: ‘Zwijg, je hebt het gedicht verpest.’ Ik zei: ‘Na dit vers 
komen goede verzen.’ Hij zei: ‘Laat het maar. Hoe durf je het feit dat ʿ Abdullāh (ibn al-Mubārak) overleverde 
van Abū Ḥanīfah te vermelden als een goede eigenschap van hem?! We kennen geen enkele misstap die 

 



243 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

hij maakte in Irak behalve het feit dat hij overleverde van Abū Ḥanīfah. Ik wou dat hij nooit van hem 
overgeleverd had en ik was bereid om het merendeel van mijn bezit daarvoor op te offeren.’ 

“Ik (d.w.z. Isḥāq) zei: ‘O Abū Saʿīd, waarom heb je dit allemaal tegen Abū Ḥanīfah? Is het omdat hij sprak 
aan de hand van opinie (ar-raʾy)? Want Mālik ibn Anas, al-ʾAwzāʿiyy en Sufyān (ath-Thawriyy) spraken ook 
aan de hand van opinie (ar-raʾy).’ Hij zei: ‘Vergelijk je Abū Ḥanīfah met hen? Ik vergelijk Abū Ḥanīfah slechts 
met een afgezonderde, afgedwaalde vrouwtjeskameel die aan het grazen is in een droge vallei terwijl de 
kamelen zich allemaal in een ander vallei bevinden.’ Vervolgens bekeek ik [de zaak] en ik trof dat de mensen 
zich in de kwestie van Abū Ḥanīfah bevonden op het tegenovergestelde van waar wij (i.e. de volgers van ar-

raʾy) ons voorheen op bevonden in Khurāsān.” Deze consensus wordt hieronder bevestigd. 

   █  De bovenstaande consensussen bevestigen de consensus die al-ʾImām Ḥarb (280280280280 NH)  in deze 

verhandeling vermeldde; Ḥarb zei immers aan het begin van deze verhandeling (passage 1): “Dit is de 
madh·hab (het standpunt) van de Imāms van kennis, de mensen van de overleveringen en de mensen van 
de Sunnah, die hierom bekend staan en die hierin als voorbeeld genomen worden, sinds de metgezellen 
van de Profeet  tot de dag van vandaag. Hierop trof ik de geleerden van Irak, al-Ḥijāz, ash-Shām (de 
Levant) en anderen. [...] Het is de madh·hab van Aḥmad (ibn Ḥanbal), Isḥāq bin Ibrāhīm ibn Makhlad (Isḥāq 
ibn Rāhūyah, wiens consensus hiervoor vermeld is), ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-Ḥumaydiyy, Saʿīd ibn 
Manṣūr en anderen bij wie wij gezeten hebben en van wie wij kennis genomen hebben. Zij zeiden onder 
andere het volgende: [...]”   

Vervolgens zei Ḥarb (passage 89): “Hij beweert dat hij tegen at-taqlīd (navolging) is, maar tegelij-
kertijd volgt hij in zijn religie Abū Ḥanīfah, en Bishr al-Marīsiyy en zijn metgezellen. Welke vijand van 
Allāh is vijandiger dan degene die de Sunan wil uitdoven, de overleveringen en berichtgevingen wil uit-
schakelen en beweert dat hij tegen at-taqlīd (navolging) is, terwijl hij in zijn religie degenen volgt die ik 
zojuist genoemd heb, en zij zijn de imams van dwaling, de kopstukken van innovaties en de leiders van 
degenen die afgeweken zijn.” 

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728728728728 NH)  zei in ar-Radd ʿalā's-Subkiyy fī Masʾalat Taʿlīq aṭ-Ṭalāq (2/837): 
“Het merendeel van Ahl al-Ḥadīth bekritiseerden Abū Ḥanīfah en zijn metgezellen op zodanige wijze dat 
deze kritiek zeer bekend is en de boeken ermee gevuld raakten. De zaak bereikte zelfs een dusdanig ni-
veau dat zij niets van Abū Ḥanīfah en zijn metgezellen overleverden in de boeken van de overleveringen. 
Zij staan dan ook nergens vermeld in aṣ-Ṣaḥīḥayn (al-Bukhāriyy en Muslim) en de boeken van de Sunan 
(at-Tirmidhiyy, Abī Dāwūd, an-Nasāʾiyy en Ibn Mājah).” We hebben reeds gezien dat meerdere geleerden 
bevestigen dat dit zelfs het standpunt was van alle geleerden van Ahl as-Sunnah. Zie de volgende uitspraak. 
Zie tevens de uitspraak van Ibn Ḥibbān m.b.t. de reden waarom de geleerden niks van Abū Ḥanīfah en 
zijn metgezellen vermeldden in de voorgenoemde ḥadīthboeken. 

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (7/385): “Dit is de methodiek van de wetsge-
leerden (fuqahāʾ) van Ahl al-Ḥadīth (de mensen van de overleveringen), zoals Aḥmad en anderen, name-
lijk: als iemand uitnodigt naar een innovatie, dan verdient hij het om hiervoor bestraft te worden, om er-
voor te zorgen dat hij de mensen niet schaadt, zelfs al is hij zelf uit ijtihād (inspanning om tot een oordeel 
te komen) hierin vervallen. De minimale bestraffing is dat hij geboycot wordt, waardoor hij geen positie 
krijgt in de religie: er wordt geen kennis van hem genomen, hij wordt niet tot rechter aangesteld, zijn 
getuigenis wordt niet geaccepteerd en dergelijke. De madh·hab (methodiek) van Mālik ligt dicht bij het 
voorgenoemde. Daarom hebben de auteurs van aṣ-Ṣaḥīḥ (al-Bukhāriyy en Muslim) geen overleveringen 
uitgebracht van degene die uitnodigde naar een innovatie.” 

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Jāmiʿ al-Masāʾil (8/748/748/748/74) met betrekking tot Ahl ar-Raʾy (de 

volgers van opinies): “De volgers van de Sunnah en de overleveringen (Ahl as-Sunnah wa'l-Ḥadīth) 

 



244  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

boycotten degene die uitnodigt naar innovaties, of het nu innovaties zijn van al-kalām (theologische re-
denering o.b.v. Griekse filosofie), ar-raʾy (opinie) of aanbiddingen. Daarom vermeden Ahl as-Sunnah het 
overleveren van degenen die bij hen bekend stonden als uitnodigers van innovaties, waaronder de vol-
gers van al-kalām, zoals ʿAmr ibn ʿUbayd, en de volgers van ar-raʾy zoals de volgers van ar-raʾy in al-
Kūfah (Abū Ḥanīfah en zijn volgelingen). Dit was de manier waarop Aḥmad ibn Ḥanbal met hen omging.” 

   █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in Majmūʿ al-Fatāwā (10/748) met betrekking tot de Murjiʾah: 
“De Murjiʾah onder de fuqahāʾ (wetgeleerden), die zeiden dat al-ʾĪmān (het geloof) bestaat uit het bevestigen 
met het hart en met de tong: niemand van de Imāms heeft hen tot ongelovig verklaard, maar zij verklaarden 
hen tot innovators (mubtadiʿah).” 

Dit toont aan dat Ibn Taymiyyah de kritiek van de Salaf op Abū Ḥanīfah in het algemeen bevestigde, 
zoals inzake ar-raʾy (opinie die indruist tegen de teksten) en al-ʾirjāʾ, en slechts kritiek had op enkele punten 
die door sommigen van de Salaf vermeld werden en waar sowieso een meningsverschil over is. 

Authentieke uitspraken van de Imāms van de Salaf over 

Abū Ḥanīfah (150150150150 NH), chronologisch naar overlijdensdatum: 

   █  Al-ʾImām Ayyūb as-Sakhtiyāniyy (131131131131 NH)  – een Tābiʿiyy die de edele metgezel al-ʾImām 

Anas ibn Mālik  gezien had; al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (13/417) dat 
Salām ibn Abī Muṭīʿ zei: “Ayyūb as-Sakhtiyāniyy zat in al-Masjid al-Ḥarām (de Heilige Moskee in Makkah) 
toen Abū Ḥanīfah hem zag en naar hem toe kwam. Toen Ayyūb zag dat hij naar hem toekwam, zei hij 
tegen zijn metgezellen: ‘Sta op voordat hij ons aansteekt met zijn ziekte. Sta op.’ Ze stonden op en verspreid-
den zich.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 
325). Tevens overgeleverd door ʿAbdullāh ibn Aḥmad in zijn boek Kitāb as-Sunnah (239). 

   █  Al-ʾImām Abū ʿAmr al-ʾAwzāʿiyy (157157157157 NH) ; al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH) leverde over 
in zijn boek Kitāb as-Sunnah (308) dat al-ʾImām Abū Isḥāq al-Fazāriyy (188 NH) zei: “Al-ʾAwzāʿiyy zei: 
‘Voorwaar, wij bekritiseren Abū Ḥanīfah niet omdat hij een opinie draagt. We dragen immers allemaal 
een opinie (in kwesties). Maar we bekritiseren Abū Ḥanīfah om het feit dat wanneer de overlevering van 
de Profeet  bij hem vermeld wordt, hij een fatwa geeft die ertegen ingaat.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) ver-
klaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 308). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (13/418) dat Salamah ibn Kulthūm zei: 
“Toen Abū Ḥanīfah overleed, zei al-ʾAwzāʿiyy: ‘Alle lof is voor Allāh. Voorwaar, hij haalde de handvaten 
van de Islam één voor één los.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in 
Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 309). 

█ Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad leverde over in Kitāb as-Sunnah (228) dat al-ʾImām ʿAbdullāh ibn al-
Mubārak zei: “Ik hoorde al-ʾAwzāʿiyy zeggen: ‘Wij verdroegen dit-en-dat van Abū Ḥanīfah’, en hij telde 
(één) met zijn vinger [en zei], ‘En we verdroegen dit-en-dat van hem’, en hij telde een tweede met zijn 
vinger [en zei], ‘En we verdroegen dit-en-dat van hem’, en hij telde drie fouten met zijn vinger [en zei], 
‘Tot hij kwam met het zwaard tegen de Ummah van Muḥammad  (i.e. het rebelleren tegen de moslim-
leiders). Toen hij kwam met het zwaard tegen de Ummah van Muḥammad , konden wij het niet meer 
verdragen.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah 
(p. 307). 

█ Al-ʾImām Abū Zurʿah ad-Dimashqiyy (320 NH)  leverde over in zijn Tārīkh (1/506) dat al-ʾImām 
ʿAbdullāh ibn al-Mubārak (181 NH) zei: “Ik was bij al-ʾAwzāʿiyy en ik begon Abū Ḥanīfah te prijzen. Hij 
zweeg. Toen ik daarna afscheid nam om te vertrekken, zei ik tegen hem: ‘Adviseer mij.’ Hij zei: ‘Dat ging 

 



245 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

ik sowieso doen, zelfs al had je het mij niet gevraagd: ik hoorde je namelijk een man prijzen die het als 
toegestaan zag om met het zwaard te rebelleren (tegen de leider) in de moslimgemeenschap.’ Ik zei: 
‘Waarom had je me niet ingelicht hierover?’ Hij zei: ‘Ik zou het nooit laten om dat te doen.’” � Authentiek 
(ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 305). 

   █  Al-ʾImām Sufyān ibn Saʿīd ath-Thawriyy (161161161161 NH)  zei, zoals overgeleverd werd door al-ʿUqayliyy 
in zijn werk aḍ-Ḍuʿafāʾ (4/281), Ibn Ḥibbān in al-Majrūḥīn (3/66) en al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad in 
Kitāb as-Sunnah (264), dat al-ʾImām Sufyān ath-Thawriyy zei: “Er is niemand in al-Kūfah – of: ‘in deze 
Ummah’ – geboren die schadelijker voor hen is dan Abū Ḥanīfah.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door 
ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 340). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (13/431) dat al-ʾImām Yaḥyā ibn Ādam (203 
NH; de leraar van Aḥmad ibn Ḥanbal) zei: “Sufyān ibn Saʿīd (ath-Thawriyy), Sharīk ibn ʿAbdillāh en al-
Ḥasan ibn Ṣāliḥ berichtten mij en zeiden: ‘We maakten Abū Ḥanīfah mee en zijn toestand was dat hij niet 
bekend stond om ook maar iets van de wetenschap van de wetsleer (al-fiqh). Hij stond bij ons slechts 
bekend om het disputeren.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in 
Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 336). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy overleverde in Tārīkh Baghdād (13/429) dat al-Firyābiyy zei: “Ik hoorde 
(Sufyān) ath-Thawriyy het verbieden om te zitten bij Abū Ḥanīfah en de volgers van opinies (aṣḥāb ar-

raʾy).” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 337). 

█ Al-ʾImām Sufyān ath-Thawriyy zei, zoals al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad overleverde in Kitāb as-
Sunnah (254) en Ibn Ḥibbān in zijn werk al-Majrūḥīn (3/64): “Abū Ḥanīfah werd tweemaal opgeroepen 
tot het tonen van berouw van ongeloof.” En in Kitāb as-Sunnah (255) van al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad 
en Tārīkh Baghdād (15/525) van al-Khaṭīb al-Baghdādiyy is overgeleverd dat Sufyān ath-Thawriyy zei: 
“Abū Ḥanīfah werd meerdere malen opgeroepen tot het tonen van berouw van de uitspraken van de 
zanādiqah (i.e. de huichelaren).” � Beide overleveringen zijn authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-
Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 338, 342). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy vermeldde in Tārīkh Baghdād (15/527) via Musaddad ibn Qaṭṭan, die zei: 
“Ik hoorde mijn vader zeggen: Ik hoorde Yaḥyā ibn ʿAbd al-Ḥamīd al-Ḥimmāniyy zeggen: Ik hoorde tien 
personen, die allen betrouwbaar (thiqāt) zijn, zeggen: ‘Wij hoorden Abū Ḥanīfah zeggen: ‘De Qurʾān is 
geschapen.’’” � Authentiek verklaard door ash-Shaykh al-Muʿallimiyy (1386 NH)  in at-Tankīl (1/507). 
Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy zei in Tārīkh Baghdād (13/383): “Wat betreft de uitspraak dat de Qurʾān geschapen 
is: sommigen zeiden dat Abū Ḥanīfah dat niet zei, maar wat bekend is van hem is dat hij dat weldegelijk 
zei en dat hij opgeroepen werd tot berouw daarvan.” Ash-Shaykh al-Muʿallimiyy zei in at-Tankīl (1/453): 
“De kwestie van al-istitābah (de oproep tot berouw) is mutawātir.” Mutawātir: massaal overgeleverd in 
iedere fase van de keten, waardoor het onmogelijk is dat zij allen samen kwamen op een leugen. 

   █  Al-ʾImām Sharīk ibn ʿAbdillāh an-Nakhaʿiyy (177177177177 NH)  – de rechter van al-Kūfah; overgele-
verd door al-ʾImām Aḥmad in zijn boek al-ʿIlal (2/547), Ibn Ḥibbān in al-Majrūḥīn (3/73) en al-Khaṭīb al-
Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād (13/418) dat al-ʾImām Sharīk zei: “Dat er in iedere wijk van al-Kūfah een 
wijnverkoper is, is beter dan dat daar iemand is die de opinie (raʾy) van Abū Ḥanīfah uitdraagt.” � Au-

thentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 352). 

   █  Al-ʾImām Mālik ibn Anas (179179179179 NH)  zei, zoals overgeleverd werd door Ibn ʿAbd al-Barr in zijn 
boek Jāmiʿ Bayān al-ʿIlm wa Faḍlih (1171): “Als Abū Ḥanīfah met het zwaard had gerebelleerd tegen de 
moslimgemeenschap, dan was het lichter voor hen geweest dan de (misplaatste) qiyās (analogie) en de raʾy 
(opinie) die hij onder hen heeft uitgedragen.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil 

 



246  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (pp. 364-365). We hebben reeds gezien dat andere Imāms, zoals al-ʾAwzāʿiyy, 
bevestigen dat Abū Ḥanīfah opriep tot het rebelleren tegen de moslimleiders.  

█ Ook zei al-ʾImām Mālik , zoals overgeleverd werd door al-Khaṭīb al-Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād 
(13/422): “Voorwaar, Abū Ḥanīfah bedroog de religie. En wie de religie bedriegt, heeft geen religie.” � Au-

thentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 364). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (15/551) dat Abū Muḥammad ibn Abī Ḥātim 
(ar-Rāziyy; 327 NH) zei: “Mijn vader (Abū Ḥātim ar-Rāziyy; 277 NH) leverde over aan ons, hij zei: ‘Ibn Abī 
Surayj leverde over aan ons, hij zei: Ik hoorde ash-Shāfiʿiyy zeggen: Ik hoorde Mālik zeggen, toen er 
tegen hem gezegd werd: ‘Ken jij Abū Ḥanīfah?’ Mālik zei: ‘Ja. Wat denken jullie van een man die, als hij 
zou zeggen dat deze pilaar van goud is, dit zal verdedigen totdat hij vastgesteld heeft dat het van goud is, ter-
wijl de pilaar eigenlijk van hout of steen is?’’ Abū Muḥammad (Ibn Abī Ḥātim ar-Rāziyy) zei: ‘Hij bedoelt 
dat hij bleef volharden op foute standpunten, deze bleef verdedigen met bewijsvoeringen en niet terug-
keerde naar de waarheid wanneer het duidelijk werd voor hem.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door 
ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 366). 

█ En al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (13/422) dat al-ʾImām Mālik zei: “De 
ernstige, ongeneeslijke ziekte (ad-dāʾ al-ʿuḍāl) is vernietiging in de religie. En Abū Ḥanīfah valt onder de 
ernstige, ongeneeslijke ziekte.” Al-ʾImām Mālik verwijst hier naar de ernstige, ongeneeslijke ziekte (ad-

dāʾ al-ʿuḍāl) die vermeld werd door de Tābiʿiyy al-ʾImām Kaʿb al-ʾAḥbār (32 NH) als ziekte die aanwezig 
was in Irak (Muwaṭṭaʾ Mālik, nr. 1795). � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy 
in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 365). 

   █  Al-ʾImām Ḥammād ibn Zayd (179179179179 NH) ; al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad (290 NH) zei in zijn werk 
Kitāb as-Sunnah (286): “Abū Maʿmar leverde over aan mij van Isḥāq ibn ʿĪsā aṭ-Ṭabbāʿ, hij zei: ‘Ik vroeg 
Ḥammād ibn Zayd over Abū Ḥanīfah, waarop hij zei: ‘Die staat slechts bekend om het disputeren inzake 
al-ʾirjāʾ (geloven dat daden geen onderdeel zijn van al-ʾĪmān).’’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-
Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 330). 

   █  Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn al-Mubārak (181181181181 NH)  zei, zoals overgeleverd werd door al-Khaṭīb al-
Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād (13/426): “Wie kijkt in Kitāb al-Ḥiyal (het Boek van de Trucs) van Abū 
Ḥanīfah, zal toegestaan verklaren wat Allāh verboden heeft en verboden verklaren wat Allāh toegestaan 
heeft.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 138). 

█ Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad leverde over in Kitāb as-Sunnah (333) dat Ibrāhīm ibn Shammās zei: 
“Ik vergezelde Ibn al-Mubārak op een schip. Hij zei: ‘Veeg de overleveringen van Abū Ḥanīfah uit (in 
mijn schrift).’ Dit was iets meer dan tien dagen voordat Ibn al-Mubārak overleed.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) 
verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 134). 

█ Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad leverde over in Kitāb as-Sunnah (330) dat Ibrāhīm ibn Shammās as-
Samarqandiyy zei: “Toen we ons aan de frontlinie bevonden, leverde ʿAbdullāh ibn al-Mubārak over aan 
ons van Abū Ḥanīfah. Een man, die de bijnaam Abū Khidāsh droeg, stond op en zei tegen hem: ‘O Abū 
ʿAbd ar-Raḥmān, lever niet aan ons over van Abū Ḥanīfah, want hij was een Murjiʾ.’ Ibn al-Mubārak 
keurde dit niet af van hem. Wanneer Ibn al-Mubārak daarna een overlevering of opinie (raʾy) tegenkwam 
van Abū Ḥanīfah, dan veegde hij het uit in zijn boeken, en hij stopte met het overleveren van hem. Dit 
was het laatste wat hij voorlas aan de mensen aan de frontlinie, voordat hij vertrok en overleed. Toen hij 
vertrok van de frontlinie, vergezelde ik hem op het schip terug. Terwijl hij aan ons aan het overleveren 
was (tijdens de reis), kwam hij langs wat overleveringen van Abū Ḥanīfah, waarop hij zei: ‘Veeg de over-
levering van Abū Ḥanīfah uit, want ik heb zijn overlevering en opinie (raʾy) verlaten. Ibn al-Mubārak 

 



247 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

overleed vervolgens nadat hij terug was gekomen van de frontlinie.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door 
ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 135). 

   █  Al-ʾImām Abū Isḥāq al-Fazāriyy (188188188188 NH) ; al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad leverde over in Kitāb 
as-Sunnah (304) dat al-ʾImām al-Fazāriyy zei: “Ik leverde aan Abū Ḥanīfah een overlevering over van de 
Boodschapper van Allāh  over het verwerpen van het rebelleren met het zwaard (tegen de moslimlei-
der), waarop hij zei: ‘Deze overlevering is een fabel (khurāfah).’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door 
ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 313). 

█ Al-ʿUqayliyy leverde over in zijn boek aḍ-Ḍuʿafāʾ (4/283) en al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad in Kitāb 
as-Sunnah (307) dat al-ʾImām Abū Isḥāq al-Fazāriyy zei: “Abū Ḥanīfah was een Murjiʾ, die het zwaard als 
toegestaan zag (tegen de moslimleider).” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-
Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 135). 

█ Al-ʾImām Yaʿqūb al-Fasawiyy (277 NH) leverde over in al-Maʿrifah wa't-Tārīkh (2/788) dat al-ʾImām 
al-Fazāriyy zei: “Abū Ḥanīfah zei: ‘De Īmān (het geloof) van Ādam en de Īmān van Iblīs is hetzelfde. Iblīs 
zei (vert.): �Mijn Heer, omdat U mij heeft doen afdwalen…� [15:39] en hij zei tevens (vert.): �Mijn heer, 
geef mij dan uitstel tot aan de dag dat zij opgewekt zullen worden. [36]� [15:36] En Ādam zei (vert.): �Onze 
Heer, wij hebben onszelf onrecht aangedaan…� [7:23]’ (i.e. ze geloven allebei in Allāh).” � Authentiek 

(ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 314-315). Dit is een extreme 
vorm van irjāʾ, namelijk de irjāʾ van de Jahmiyyah, die geloven dat al-ʾĪmān enkel het innerlijke geloof is. 

█ Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad leverde over in Kitāb as-Sunnah (352) dat al-ʾImām al-Fazāriyy zei: 
“Abū Ḥanīfah was gewend te zeggen: ‘De Īmān (het geloof) van Iblīs en de Īmān van Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq 
 is hetzelfde. Abū Bakr zei namelijk: ‘O mijn Heer’ en Iblīs zei ook: ‘O mijn Heer.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) 
verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 314). 

   █  Al-ʾImām Ḥafṣ ibn Ghiyāth an-Nakhaʿiyy (194194194194 NH)     zei, zoals overgeleverd werd door al-ʾImām 
ʿAbdullāh ibn Aḥmad in zijn werk Kitāb as-Sunnah (298): “Ik was gewend om bij Abū Ḥanīfah te gaan 
zitten en dan hoorde ik hem in één kwestie vijf verschillende fatwa’s geven op één dag. Toen ik dat zag, 
liet ik hem en richtte ik me tot de overleveringen.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil 
al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 329). 

   █  Al-ʾImām Wakīʿ ibn al-Jarrāḥ al-Kūfiyy (196196196196 NH)     zei, zoals overgeleverd werd door al-Khaṭīb 
al-Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād (3/371): “Ik hoorde Sufyān ath-Thawriyy (161 NH) zeggen: ‘Wij en de 
mensen van de Qiblah (i.e. de moslims) zijn bij ons muʾminūn (gelovigen) qua huwelijkscontracten, erfe-
nissen, het gebed en erkenning, maar we hebben zondes en weten niet wat onze status bij Allāh is.’ Abū 
Ḥanīfah zei: ‘Wie het standpunt van Sufyān inneemt, is volgens ons een shākk (twijfelaar). Wij zijn hier 
én bij Allāh wérkelijke muʾminūn (gelovigen).’ Wakīʿ zei: ‘Wij nemen het standpunt in van Sufyān. En vol-
gens ons is de uitspraak van Abū Ḥanīfah een vorm van brutaliteit.’” Zie passage 113 in deze verhandeling 
en [5] De Geloofsleer van Qutaybah ibn Saʿīd, passage 26, inclusief de voetnoten, over de Murjiʾah en de 
bijnaam shukkāk (twijfelaars) die zij aan Ahl as-Sunnah geven. 

   █  Al-ʾImām ʿAbd ar-Raḥmān ibn Mahdiyy (198198198198 NH)    ; al-ʿUqayliyy (322 NH) levert over in zijn boek 
aḍ-Ḍuʿafāʾ (4/282) dat Muḥammad ibn Bash·shār zei: “Iedere keer wanneer ʿAbd ar-Raḥmān ibn Mahdiyy 
Abū Ḥanīfah noemde, dan zei hij: ‘Tussen hem en de waarheid zit een scherm (ḥijāb).’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) 
verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 311). 

█ Zie ook het verhaal over de consensus van al-ʾImām Isḥāq ibn Rāhūyah die reeds vermeld is, waarin 
al-ʾImām ʿAbd ar-Raḥmān ibn Mahdiyy tegen Isḥāq zei: “Hoe durf je het feit dat ʿAbdullāh (ibn al-Mubārak) 
overleverde van Abū Ḥanīfah te vermelden als een goede eigenschap van hem? We kennen geen enkele 

 



248  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

misstap die hij maakte in Irak behalve het feit dat hij overleverde van Abū Ḥanīfah. Ik wou dat hij nooit 
van hem overgeleverd had en ik was bereid om het merendeel van mijn bezit daarvoor op te offeren.” En 
waarin hij zei: “Ik vergelijk Abū Ḥanīfah slechts met een afgezonderde, afgedwaalde vrouwtjeskameel die 
aan het grazen is in een droge vallei terwijl de kamelen zich allemaal in een ander vallei bevinden.” Zie 
eerder in de voetnoot voor de bronvermelding van deze overlevering. 

   █  Al-ʾImām Sufyān ibn ʿ Uyaynah al-Kūfiyy (198198198198 NH)     zei, zoals overgeleverd werd door Ibn Ḥibbān 
in al-Majrūḥīn (3/80): “Ik leverde een overlevering van de Profeet  over aan Abū Ḥanīfah, waarop hij 
zei: ‘Urineer hierop.’” Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-
Ṣaḥīfah (p. 345-346). 

█ Al-ʾImām Yaʿqūb ibn Sufyān al-Fasawiyy (277 NH) leverde over in zijn werk al-Maʿrifah wa't-Tārīkh 
(2/783) dat al-ʾImām Sufyān ibn ʿUyaynah zei: “Er is niemand in de Islam geboren die gevaarlijker is voor 
de moslims dan Abū Ḥanīfah.” Tevens overgeleverd door al-Khaṭīb al-Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād 
(13/419) met de bewoording: “…die gevaarlijker is voor de Islam dan Abū Ḥanīfah.” � Beide overleverin-
gen zijn authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 346). 

   █  Al-ʾImām ash-Shāfiʿiyy (204204204204 NH)  zei, zoals overgeleverd werd door al-ʾImām Ibn Abī Ḥātim ar-
Rāziyy (327 NH) in Ādāb ash-Shāfiʿiyy wa Manāqibuh (p. 172): “Ik ken niemand die boeken heeft geschre-
ven die zo veel op het defect van zijn standpunt duiden als Abū Ḥanīfah.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard 
door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 370). 

█ En tevens overgeleverd door Ibn Abī Ḥātim ar-Rāziyy in Manāqib ash-Shāfiʿiyy (p. 171) dat al-ʾImām 
ash-Shāfiʿiyy zei: “Abū Ḥanīfah stelt de eerste kwestie verkeerd vast en trekt vervolgens al-qiyās (analogie) 
erover in de rest van zijn boek.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in 
Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 372). 

█ Ook zei al-ʾImām ash-Shāfiʿiyy, zoals overgeleverd werd door Ibn Abī Ḥātim in hetzelfde boek (p. 
172): “Ik vergelijk de raʾy (opinie) van Abū Ḥanīfah slechts met het touw van een tovenares: wanneer ze 
hem zo-en-zo trekt dan komt hij er geel uit en wanneer ze hem zo-en-zo trekt dan komt hij er groen 
uit.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 370). 

   █  De drie grote Imāms: al-ʾAwzāʿiyy (157157157157 NH), Sufyān ath-Thawriyy (161 NH) en ash-Shāfiʿiyy 

(204 NH): al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (13/419) dat al-ʾImām al-Fazāriyy (188 
NH) zei: “Ik hoorde al-ʾAwzāʿiyy en Sufyān (ath-Thawriyy) zeggen: ‘Niemand werd onder de moslims 
geboren die een slechter effect op hen had dan Abū Ḥanīfah’, en ash-Shāfiʿiyy zei: ‘…die een kwader effect 
op hen had dan Abū Ḥanīfah.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in 
Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 306). 

   █  Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Yazīd al-Muqriʾ (213213213213 NH) – de leraar van al-Bukhāriyy – zei, zoals 
overgeleverd werd door ʿAbdullāh ibn Aḥmad in Kitāb as-Sunnah (1/223): “Bij Allāh, Abū Ḥanīfah was 
een Murjiʾ en hij nodigde mij uit naar al-ʾirjāʾ, maar ik weigerde gehoor te geven.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) 
verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 303). Murjiʾ: enkelvoud van 
Murjiʾah, die geloven dat daden geen onderdeel zijn van het geloof (al-ʾĪmān). 

   █  Al-ʾImām Abū Bakr al-Ḥumaydiyy (219219219219 NH)    , de leraar van o.a. al-Bukhāriyy en Ḥarb; al-
ʾImām al-Bukhāriyy zei in zijn boek at-Tārīkh aṣ-Ṣaghīr (p. 156): “Al-Ḥumaydiyy zei: Abū Ḥanīfah zei: ‘Ik 
arriveerde in Makkah en leerde van de ḥajjām (degene die al-ḥijāmah bij anderen uitvoert) drie Sunan 
(van het scheren van het hoofd). [...]’ Al-Ḥumaydiyy zei: ‘Hoe kan een man, die niet eens de Sunan van de 
Boodschapper van Allāh  of van zijn metgezellen kent inzake de rituelen (manāsik) en andere zaken, 

 



249 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

gevolgd worden inzake erfenissen, verplichtingen, de Zakāh, het gebed en andere islamitische zaken?’” 
� Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 136). 

█ Al-ʾImām Yaʿqūb al-Fasawiyy (277 NH) zei in zijn boek al-Maʿrifah wa't-Tārīkh (2/787): “Abū Bakr 
al-Ḥumaydiyy zei: ‘Ḥamzah ibn al-Ḥārith, de mawlā van ʿUmar ibn al-Khaṭṭāb, leverde over aan ons van 
zijn vader (al-Ḥārith ibn ʿUmayr), die zei: ‘Ik hoorde een man een vraag stellen aan Abū Ḥanīfah in al-
Masjid al-Ḥarām over een man die zegt: ‘Ik getuig dat de Kaʿbah waarheid is, maar ik weet niet of het 
deze (in al-Masjid al-Ḥarām) is of niet.’ Abū Ḥanīfah zei: ‘Hij is een werkelijke muʾmin (gelovige).’ En hij 
vroeg hem over een man die zei: ‘Ik getuig dat Muḥammad de dienaar van Allāh en een profeet is, maar 
ik weet niet of het degene is wiens graf in al-Madīnah ligt of niet.’ Abū Ḥanīfah zei: ‘Hij is een ware muʾmin 
(gelovige).’’ Al-Ḥumaydiyy zei: ‘Wie dit zegt, is in ongeloof vervallen.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard 
door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 327). Tevens overgeleverd door al-ʾImām 
ʿAbdullāh ibn Aḥmad in Kitāb as-Sunnah (261). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (15/558) dat Ḥanbal ibn Isḥāq zei: “Ik 
hoorde al-Ḥumaydiyy de bijnaam Abū Jīfah (de vader of drager van kadaver) aan Abū Ḥanīfah geven 
wanneer hij hem bij zijn kunyah (bijnaam) wilde noemen. Hij was hier direct in en zei het openlijk in al-
Masjid al-Ḥarām (in Makkah) in zijn zittingen terwijl de mensen om hem heen zaten.” � Authentiek 
(ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 136). 

   █  Al-ʾImām Yaḥyā ibn Maʿīn (233233233233 NH)    ; al-ʾImām ʿ Abdullāh ibn Aḥmad (290 NH) leverde over in Kitāb 
as-Sunnah (382) dat al-ʾImām Yaḥyā ibn Maʿīn zei: “Abū Ḥanīfah was een Murjiʾ en hij behoorde tot de 
uitnodigers ervan, en in de overleveringen (al-ḥadīth) was hij niks.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door 
ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 388). 

   █  Al-ʾImām ʿ Aliyy ibn al-Madīniyy (243243243243 NH) , de leraar van al-Bukhāriyy, zei in zijn verhandeling 
over de geloofsleer (zoals reeds vermeld is) in de voetnoot van passage 46 in [6] De Fundamenten van de 
Sunnah (Aḥmad), en zoals overgeleverd werd door al-ʾImām al-Lālakāʾiyy (418 NH) in Sharḥ Uṣūl Iʿtiqād 
Ahl as-Sunnah (1/161): “Als je ziet dat een man houdt van Abū Ḥanīfah, van zijn opinie (raʾy) en van het 
bestuderen ervan, wees dan niet gerust bij hem, noch bij degene die zijn madh·hab (school) volgt, van degenen 
die het extreme ingaan met betrekking tot hem en hem als Imām nemen.” 

   █  Al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal (241241241241 NH) , de Imām van Ahl as-Sunnah; al-ʿUqayliyy zei in zijn 
boek aḍ-Ḍuʿafāʾ (4/285): “ʿAbdullāh ibn Muḥammad al-Marwaziyy leverde over aan ons en zei: Ik hoorde 
al-Ḥusayn ibn al-Ḥasan al-Marwaziyy zeggen: ‘Ik vroeg Aḥmad ibn Ḥanbal en zei: ‘Wat zeg je over Abū 
Ḥanīfah?’ Hij zei: ‘Zijn opinie (raʾy) is berispelijk en zijn overlevering dient niet vermeld te worden.’” � 
Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 318). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy zei in Tārīkh Baghdād (94) dat al-Marrūdhiyy (student van Aḥmad) zei: “Ik 
vroeg Abū ʿAbdullāh – en dat is Aḥmad ibn Ḥanbal – over Abū Ḥanīfah en ʿAmr ibn ʿUbayd (de leider 
van de Muʿtazilah), waarop hij zei: ‘Abū Ḥanīfah is gevaarlijker voor de moslims dan ʿAmr ibn ʿUbayd, 
want hij heeft metgezellen.’” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in 
Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 320). 

█ Al-Khaṭīb al-Baghdādiyy leverde over in Tārīkh Baghdād (15/568) dat Abū Bakr al-ʾAthram (student 
van Aḥmad) zei: “Ik zag Aḥmad vele malen Abū Ḥanīfah en zijn madh·hab afkraken. Hij noemde dan 
bepaalde uitspraken van hem in een context van afkeuring en verbazing.” � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard 
door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 321). 

█ Al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad zei in zijn werk Kitāb as-Sunnah (215): “Ik vroeg mijn vader (Aḥmad) 
 over een man die een vraag wil stellen over iets van de zaken van zijn religie – zoals hetgeen hij mee 
beproefd wordt aan eden in aṭ-ṭalāq (scheiding) en andere zaken – en in zijn gebied is er een groep van 

 



250  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

de volgers van ar-raʾy (opinie), en een groep van de mensen van al-ḥadīth (de overleveringen) die geen 
memorisatie hebben en die de overlevering met een zwakke keten niet kunnen onderscheiden van de 
overlevering met een sterke keten. Wie dient hij te vragen: de volgers van ar-raʾy of deze mensen, ik 
bedoel: de mensen van al-ḥadīth, ondanks het feit dat zij weinig kennis hebben?’ Aḥmad zei: ‘Hij dient de 
mensen van al-ḥadīth te vragen en hij dient niet de mensen van ar-raʾy te vragen. Iemand die zwak is in 
al-ḥadīth is beter dan de opinie van Abū Ḥanīfah.’” De authenticiteit spreekt voor zich. 

█ Al-ʾImām ʿ Abdullāh ibn Aḥmad zei in Kitāb as-Sunnah (214): “Ik werd bericht door Isḥāq ibn Manṣūr 
al-Kawsaj (student van Aḥmad), hij zei: ‘Ik zei tegen Aḥmad ibn Ḥanbal: ‘Wordt een man beloond voor 
het haten van Abū Ḥanīfah en zijn metgezellen?’ Hij zei: ‘Jazeker, wallāh (bij Allāh).’’” De authenticiteit 
spreekt voor zich. 

█ Al-ʾImām ʿ Abdullāh ibn Aḥmad zei in Kitāb as-Sunnah (216): “Muhannā ibn Yaḥyā ash-Shāmiyy (stu-
dent van Aḥmad) leverde over aan mij en zei: ‘Ik hoorde Aḥmad ibn Ḥanbal  zeggen: ‘De uitspraak van 
Abū Ḥanīfah en al-baʿr (uitwerpselen) zijn bij mij gelijk aan elkaar.’’” Tevens overgeleverd door al-Khaṭīb 
al-Baghdādiyy via al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad in Tārīkh Baghdād (13/439). � Authentiek (ṣaḥīḥ) ver-
klaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (pp. 319-320). 

   █  Al-ʾImām Muslim ibn al-Ḥajjāj (261261261261 NH) , de auteur van Ṣaḥīḥ Muslim, zei in zijn boek al-Kunā 
wa'l-ʾAsmāʾ (p. 107): “Abū Ḥanīfah an-Nuʿmān ibn Thābit: een volger van ar-raʾy (opinies) en muḍṭarib als 
het gaat om overleveringen. Hij heeft niet veel authentieke overleveringen overgeleverd.” Mudṭarib is een 
term in de ḥadīthwetenschappen die duidt op de zwakke ḍabṭ (precisie) van een overleveraar. Tevens zei 
al-ʾImām Muslim in zijn boek at-Tamyīz (p. 35) over een overlevering waar een stuk aan toegevoegd was: 
“Dit stuk is slechts toegevoegd in deze versie van de overlevering, als toevoeging op de oorspronkelijke 
bewoording, door een kleine groep zoals an-Nuʿmān ibn Thābit (Abū Ḥanīfah), Saʿd ibn Sinān en anderen 
die zich net zoals hen op al-ʾirjāʾ bevonden, en zij deden dit enkel om hun standpunt over al-ʾĪmān (het 
geloof) goed te praten en om al-ʾirjāʾ van een steunpilaar te voorzien.” 

   █  Al-ʾImām Abū Zurʿah ar-Rāziyy (264264264264 NH) ; al-Bardhaʿiyy (de student van Abū Zurʿah) zei in zijn 
werk Suʾālāt al-Bardhaʿiyy li-Abī Zurʿah (p. 518) dat Abū Zurʿah zei: ‘Abū Ḥanīfah zei dat de Qurʾān ge-
schapen is, weerlegde de Boodschapper van Allāh , spotte met de overleveringen, nodigde uit naar in-
novaties en dwalingen, en vervolgens houdt iemand zich bezig met zijn overleveringen? Dit doet enkel 
een domme, onwetende persoon.” En al-Bardhaʿiyy zei in hetzelfde werk (p. 755) dat al-ʾImām Abū Zurʿah 
zei: “De inwoners van ar-Rayy (nabij het huidige Teheran) waren misleid door Abū Ḥanīfah en wij waren 
jongeren die met hen meegingen. [...] Voorzeker, al-Ḥumaydiyy (219 NH) las dan Kitāb ar-Radd (het Boek 
van de Weerlegging op Abū Ḥanīfah) voor en noemde Abū Ḥanīfah, terwijl ik ondertussen de neiging 
kreeg om hem aan te vallen, totdat Allāh ons begunstigde en we de dwaling van deze groep inzagen.” 

   █  Dit is het standpunt van de Imāms van Ahl as-Sunnah wa'l-Jamāʿah tegenover Abū Ḥanīfah zo-
als aangetoond is middels authentieke consensussen en authentiek overgeleverde kritieken van de Imāms 
van de Salaf over wiens leiderschap in de religie geen twijfel is. Tevens zijn de bevestigingen van meer-
dere latere geleerden vermeld.  

   █  Ook zijn meerdere dwalingen van Abū Ḥanīfah bevestigd door zijn metgezel Abū Yūsuf Yaʿqūb ibn 

Ibrāhīm al-Qāḍī (182182182182 NH); al-ʾImām ʿAbdullāh ibn Aḥmad leverde over in Kitāb as-Sunnah (219) dat al-
Ḥasan ibn Mūsā al-ʾAshyab zei: “Ik hoorde Abū Yūsuf zeggen: ‘Abū Ḥanīfah zag het als toegestaan om 
met het zwaard te rebelleren (tegen de moslimleider).’ Ik zei: ‘En jij?’ Hij zei: ‘Ik zoek toevlucht bij Allāh.’” 
� Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 392). 

█ En overgeleverd door al-Khaṭīb al-Baghdādiyy in Tārīkh Baghdād (13/381) dat Saʿīd ibn Salam zei: 
“Ik was met de Bevelhebber van de Gelovigen – Mūsā – in Jurjān en Abū Yūsuf was met ons, dus ik vroeg 

 



251 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

hem (i.e. Abū Yūsuf) over Abū Ḥanīfah. Hij zei: ‘Wat moet je met hem terwijl hij als Jahmiyy overleden 
is?’” Tevens overgeleverd door ʿAbdullāh ibn Aḥmad in as-Sunnah (217). � Authentiek (ṣaḥīḥ) verklaard 
door ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (p. 392). 

Ter verdere bevestiging en uiteenzetting, zullen hieronder een aantal citaten van hedendaagse geleer-
den over de zaak vermeld worden: 

Enkele hedendaagse geleerden die de kritiek 

van de Salaf op Abū Ḥanīfah bevestigen: 

   █  Ash-Shaykh Nāṣir ad-Dīn al-ʾAlbāniyy (1420142014201420 NH/1999199919991999 NC) , de welbekende ḥadīthgeleerde, zei 
in zijn weerlegging genaamd ar-Radd al-Mufḥim (1/13): “Zo niet, dan hebben jullie jezelf geschaard onder 
de Ārāʾiyyīn (opinievolgers), zoals Aḥmad overleverde in al-ʿIlal (2/246) dat Ḥammād ibn Salamah (de 
bekende Imām; 167 NH) zei: ‘Voorwaar, Abū Ḥanīfah richtte zich tot de overleveringen en de Sunan en 
verwierp deze met zijn opinie (raʾy).” 

   █   Ash-Shaykh Muqbil ibn Hādī al-Wādiʿiyy (1422142214221422 NH/2001200120012001 NC) , de bekende Jemenitische ḥadīth-
geleerde, schreef een uitgebreid boek over de kwestie van Abū Ḥanīfah, genaamd Nashr aṣ-Ṣaḥīfah fī 

Dhikr aṣ-Ṣaḥīḥ min Aqwāl Aʾimmat al-Jarḥ wa't-Taʿdīl fī Abī Ḥanīfah (De Uitspreiding van het Schrift ter 
Vermelding van de Authentieke Uitspraken van de Imāms van al-Jarḥ wa't-Taʿdīl over Abū Ḥanīfah), 
waarin hij de authentieke uitspraken van de geleerden van de wetenschap van al-Jarḥ wa't-Taʿdīl (betrouw-
baarheidsonderzoek naar overleveraars) over Abū Ḥanīfah verzamelde, en waarnaar hierboven al meerdere 
malen verwezen is.  

█ In de inleiding van dit werk, Nashr aṣ-Ṣaḥīfah (pp. 3-6), gaf ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy een over-
zichtelijke samenvatting van de kwestie als inleiding tot de zaak en zei het volgende: “Mensen hebben 
zich op verschillende manieren gestort op de kwestie van Abū Ḥanīfah: sommigen bekritiseerden hem 
en anderen prezen hem. Sommigen gingen het extreme in met betrekking tot hem en verklaarden dege-
nen die negatief over hem spreken tot fout en, sterker nog, namen zelfs daar geen genoegen mee: ze 
beschimpen en lasteren degene die negatief over hem gesproken heeft, zoals sommige onwetenden onder 
de Ḥanafiyyah.  

“Toen ik het boek Mushkil al-ʾĀthār van aṭ-Ṭaḥāwiyy – redactie van Shuʿayb al-ʾArnāʾūṭ – aan het 
lezen was, kwam ik langs kritiek van Shuʿayb op ash-Shaykh Nāṣir ad-Dīn al-ʾAlbāniyy omdat hij Abū 
Ḥanīfah tot zwak (ḍaʿīf) verklaarde (met betrekking tot overleveringen), alsof ash-Shaykh al-ʾAlbāniyy, 
moge Allāh hem beschermen, de enige is die Abū Ḥanīfah tot zwak verklaard heeft. De Ḥanafiyyah heb-
ben nog ergere zaken gezegd (dan Shuʿayb); keer daarvoor terug naar het boek at-Tankīl bimā fī Taʾnīb 
al-Kawthariyy min al-ʾAbāṭīl, van ash-Shaykh ʿAbd ar-Raḥmān al-Muʿallimiyy (1386 NH). Hierin tref je 
dat al-Kawthariyy (1371 NH; Ḥanafiyy-geleerde en kopstuk van de Jahmiyyah) de vroegere en latere ge-
leerden van de Islam belastert omdat ze kritiek geuit hebben op Abū Ḥanīfah. 

“Daarom heb ik ervoor gekozen om alles wat in mijn ogen authentiek (ṣaḥīḥ) is door middel van een 
authentieke (ṣaḥīḥ) keten, te verzamelen uit de boeken van de Imāms van al-ḥadīth (de overleveringen) 
over de jarḥ (kritiek, misprijzing) op Abū Ḥanīfah, zodat degene die vernietigd wordt, vernietigd wordt 
op een duidelijk bewijs en zodat degene die in leven blijft, in leven blijft op een duidelijk bewijs. Ik heb 
het Nashr aṣ-Ṣaḥīfah fī Dhikr aṣ-Ṣaḥīḥ min Aqwāl Aʾimmat al-Jarḥ wa't-Taʿdīl fī Abī Ḥanīfah genoemd. 

“Zoals we, als Allāh het wil, verderop zullen zien, heeft Ibn Abī Dāwūd (316 NH) in de biografie van 
Abū Ḥanīfah overgeleverd dat de ḥadīthgeleerden een consensus hadden over het bekritiseren en mis-
prijzen (jarḥ) van hem. Ik ben niet ingegaan op de uitspraken van degenen die hem geprezen hebben, 
want zij zijn of: (1) mensen aan wiens uitspraken geen belang gehecht wordt ten opzichte van de 

 



252  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

uitspraken van de grote Imāms van al-Jarḥ wa't-Taʿdīl; (2) of mensen die extremisme hebben met betrek-
king tot Abū Ḥanīfah; (3) of Imāms zoals Sufyān ath-Thawriyy, ʿAbdullāh ibn al-Mubārak en dergelijken 
die daarna teruggekeerd zijn, zich gedistantieerd hebben van hun prijzing en gewaarschuwd hebben voor 
Abū Ḥanīfah en hem zelfs bekritiseerd hebben. 

“Een voorbeeld is Abū Zakariyyāʾ Yaḥyā ibn Maʿīn, de Imām van al-Jarḥ wa't-Taʿdīl. Het is authentiek 
van hem overgeleverd dat hij Abū Ḥanīfah tot betrouwbaar (thiqah) verklaarde, maar het is ook authentiek 
overgeleverd dat hij hem bekritiseerde. Het correcte in mijn ogen is dat zijn woorden uitgelegd worden 
door middel van zijn eigen woorden. Hij werd over hem gevraagd en zei: ‘Hij is te hoogstaand om te 
liegen.’ Tegelijkertijd heeft hij hem ook bekritiseerd, zoals verderop aan bod zal komen in zijn biografie, 
met een authentieke keten. Zijn misprijzing (jarḥ) jegens hem was vanwege zijn het gebruiken van raʾy 
(opinie) in de religie en het door elkaar halen van overleveringen, en zijn prijzing voor hem was omdat 
hij niet loog (alhoewel al-ʾImām Aḥmad bevestigde dat Abū Ḥanīfah wel loog). 

“Daarnaast is de jarḥ (misprijzing) jegens Abū Ḥanīfah een jarḥ mufassar (uitgelegde misprijzing), zoals 
ook verderop aan bod zal komen, als Allāh het wil. En wanneer een jarḥ mufassar afkomstig is van iemand 
die geleerd is in asbāb al-jarḥ (de zaken waardoor iemand een jarḥ verdient), dan mag hier niet tegenin ge-
gaan worden met een taʿdīl (betrouwbaarheidsverklaring), zoals bekend is van de boeken over de weten-
schap van de ḥadīthterminologieën. 

“Er zijn veel onwetende, fanatieke supporters van Abū Ḥanīfah. Op de Islamitische Universiteit (van 
al-Madīnah) zag ik een groep docenten die er extreem woedend om werden en het zelfs beschouwden 
als een vernietiging van de Islam… zouden deze arme zielen dan niet weten dat degene die negatief spreekt 
over Abū Ḥanīfah, toch echt geen kritiek geuit heeft op één van de (vijf) zuilen van de Islam? Tegen zulke 
onwetenden zeggen we dan ook: hebben jullie een sterker beschermend eergevoel over de religie van 
Allāh dan Aḥmad ibn Ḥanbal, Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhāriyy, Muslim ibn al-Ḥajjāj, ad-Dāraquṭniyy 
en al-Khaṭīb al-Baghdādiyy? En we zeggen tegen hen: kennen jullie Abū Ḥanīfah beter dan Mālik ibn 
Anas, Sharīk ibn ʿAbdillāh an-Nakhaʿiyy, Yaḥyā ibn Saʿīd al-Qaṭṭān, ʿAbdullāh ibn Yazīd al-Muqriʾ, Sufyān 
ath-Thawriyy, Sufyān ibn ʿUyaynah, ʿAbdullāh ibn al-Mubārak en anderen zoals zij? [...] 

“Ook hadden de Ḥanafiyyah gedurende veel periodes in de geschiedenis de macht over de rechtspraak, 
waardoor veel geleerden de kritiek op Abū Ḥanīfah niet expliciet uit konden spreken. Zo zien we bij-
voorbeeld dat al-Bayhaqiyy in zijn boek Manāqib ash-Shāfiʿiyy kritiek op Abū Ḥanīfah overlevert van 
Ibn Abī Ḥātim, maar terwijl Ibn Abī Ḥātim expliciet ‘Abū Ḥanīfah’ noemt, levert al-Bayhaqiyy het van 
hem over en zegt: ‘Die-en-die (fulān) zei’, zonder Abū Ḥanīfah bij naam te noemen. Hetzelfde geldt voor 
Ibn Ḥajar, die in zijn boek at-Taqrīb bij de biografie van Abū Ḥanīfah zegt: ‘Een bekende wetgeleerde 
(faqīh mash·hūr).’ Dit is een ḥaydah (manier om iets te vermijden) die al-Ḥāfiẓ (Ibn Ḥajar) hier hanteert, 
want hij heeft nergens in de inleiding van zijn boek verwezen naar deze term (i.e. faqīh mash·hūr) en dit 
oordeel waarmee hij over Abū Ḥanīfah oordeelde bevat noch misprijzing (jarḥ) noch betrouwbaarheids-
verklaring (taʿdīl).” Einde citaat van al-Wādiʿiyy. 

Vervolgens zei ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in hetzelfde werk, onder het hoofdstuk ‘Degenen 
die negatief over Abū Ḥanīfah gesproken hebben, op alfabetische volgorde’ (p. 135): “Degenen die Abū 
Ḥanīfah bekritiseerd hebben, heb ik voorzien van een biografie, zodat men weet dat het de Imāms van 
de Islām zijn en dat sommigen van hen in dezelfde tijd als Abū Ḥanīfah leefden, terwijl anderen in een 
tijdsperiode na Abū Ḥanīfah leefden.” 

Vervolgens zei ash-Shaykh Muqbil al-Wādiʿiyy in de afsluiting aan het einde van het boek (p. 397): 
“In dit werk heb ik de uitspraken van de ḥadīthgeleerden, de Imāms van al-Jarḥ wa't-Taʿdīl, over Abū 
Ḥanīfah verzameld, met als voorwaarde een authentieke keten die loopt tot aan degene die het uitgespro-
ken heeft. Twee grote boeken heb ik echter niet meegenomen in dit werk, doordat ik niet ertoe in staat 

 



253 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

was om erin te zoeken. Een daarvan is Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy, waarin de auteur vaak kritiek uit op de 
Ḥanafiyyah zonder hen bij naam te noemen, door te zeggen: ‘Sommige mensen zeiden…’, om vervolgens 
te vermelden hoe ze tegen de bewijzen ingingen. Het tweede boek is al-Muḥallā van Abū Muḥammad 
ibn Ḥazm, die vaak de Ḥanafiyyah aanviel omdat ze tegen de bewijzen ingingen. Wat ik vermeld heb is 
echter voldoende, want ʿ Abdullāh ibn Sulaymān ibn al-ʾAshʿath (Ibn Abī Dāwūd) vermeldde de consensus 
van de Imāms van de overleveringen over het misprijzen (jarḥ) van Abū Ḥanīfah.” Einde citaat. Deze 
consensus van al-ʾImām Ibn Abī Dāwūd is reeds vermeld. 

   █  Ash-Shaykh Badīʿ ad-Dīn ar-Rāshidiyy as-Sindiyy (1416141614161416 NH/1996199619961996 NC) , een van de welbekende 
Salafiyy-geleerden en ḥadīthgeleerden in Pakistan, vatte de zaak tevens samen in zijn weerlegging op at-
Tahānawiyy, genaamd Naqḍ Qawāʿid fī ʿUlūm al-Ḥadīth, waarin hij zei (pp. 271-272): 

“De uitspraak van at-Tahānawiyy: ‘Ibn ʿAbd al-Barr zei: Degenen onder Ahl al-Ḥadīth die spraken 
over Abū Ḥanīfah, bekritiseerden hem voornamelijk vanwege het te ver gaan met opinie (ar-raʾy) en ana-
logie (al-qiyās).’ Ik zeg: ‘In werkelijkheid zijn er nog andere oorzaken, waaronder: het veelvuldig verval-
len in fouten en vergissingen, zoals vermeld werd door an-Nasāʾiyy (303 NH) in zijn boek aḍ-Ḍuʿafāʾ en 
door Ibn al-Madīniyy (234 NH) zoals terug te vinden is in Tārīkh Baghdād van al-Khaṭīb en al-Munta-
ẓam van Ibn al-Jawziyy, en door Ibn Ḥibbān in al-Majrūḥīn, adh-Dhahabiyy in Manāqib al-ʾImām en 
anderen. En tevens: al-ʾirjāʾ (het geloven dat daden geen onderdeel zijn van al-ʾĪmān) en het uitnodigen 
ernaar, zoals vermeld staat in Tārīkh Baghdād van al-Khaṭīb, al-Intiqāʾ van Ibn ʿAbd al-Barr en al-Majrūḥīn 
van Ibn Ḥibbān.”  

█ De auteur vermeldt nog een aantal andere kritiekpunten en zegt vervolgens: “En tevens – en 
dit is erger dan dit allen: de uitspraak van Aḥmad die vermeld werd door al-ʿUqayliyy in aḍ-Ḍuʿafāʾ (6135): 
‘Sulaymān ibn Dāwūd al-Qazzāz leverde over aan ons, hij zei: Ik hoorde Aḥmad ibn al-Ḥasan at-Tirmid-
hiyy zeggen: Ik hoorde Aḥmad ibn Ḥanbal zeggen: Abū Ḥanīfah liegt.’ Dit is een authentieke (ṣaḥīḥ), goede 
(jayyid) keten. [...] Er zijn nog andere oorzaken, maar zelfs de enkele oorzaak die Ibn ʿAbd al-Barr ver-
meldde is voldoende, want de uitspraak van al-ʾImām al-Bukhāriyy in zijn at-Tārīkh al-Kabīr: ‘Ze ver-
lieten hem, zijn opinie (raʾy) en zijn overlevering,’ is een regelrechte, duidelijke bevestiging dat zijn opinie 
(raʾy) een van de zaken was waar hij op bekritiseerd werd.” 

█ Vervolgens zei ash-Shaykh as-Sindiyy  in hetzelfde werk (pp. 182182182182-189189189189): “De uitspraak (van de 
redacteur Abū Ghuddah) in de voetnoot: ‘De meeste ḥadīthgeleerden hebben misprijzing (jarḥ) geuit je-
gens de metgezellen van Abū Hanīfah omdat ze dachten dat ze voorrang gaven aan opinie (ar-raʾy) boven 
de overleveringen.’ Ik zeg: dit is duidelijk voor eenieder die hun boeken leest. Het is voldoende als getui-
genis dat ze voorrang gaven aan analogie (al-qiyās) boven de overlevering van een individu (khabar al-

wāḥid), terwijl ze erkenden dat de overlevering authentiek is. Daarom zei al-ʾImām Aḥmad: ‘De metgezel-
len van Abū Ḥanīfah hebben geen inzicht wat betreft de overleveringen,’ zoals vermeld staat in Qiyām 
al-Layl van al-Marwaziyy. Ook zei Aḥmad in al-ʿIlal: ‘Er mag niet van hen overgeleverd worden.’ 

“Daarnaast is het standpunt van de meeste ḥadīthgeleerden voldoende ter vernietiging van de illusie 
dat die-en-die geleerde slechts misprijzing uitte jegens Abū Ḥanīfah uit fanatisme of overdrijving, of om-
dat ze tijdsgenoten van elkaar waren, en dergelijke. Daarbovenop is het zo dat Ibn ʿAbd al-Barr – waar 
at-Tahānawiyy zich volledig op baseert door naar zijn boeken te verwijzen – in zijn boek al-Intiqāʾ en 
tevens in zijn boek Jāmiʿ Bayān al-ʿIlm wa Faḍlih bevestigd heeft dat zowel de leider (Abū Ḥanīfah) als 
zijn metgezellen voorrang gaven aan opinie (ar-raʾy) boven de overleveringen. Vervolgens is het ook nog 
eens zo dat ze hen niet alleen misprezen vanwege dit punt, maar vanwege nog vele andere oorzaken die 
significante kritiekpunten vormen. Ook dit is helder voor degene die de boeken over de overleveraars 
(kutub ar-rijāl) gelezen heeft. 

 



254  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

“De uitspraak (van de redacteur) in de voetnoot: ‘De kritiek van de ḥadīthgeleerden over hen (Abū Ḥanīfah 
en zijn metgezellen) wordt dus niet geaccepteerd, behalve nadat men er voorzichtig en zorgvuldig onder-
zoek naar gedaan heeft.’ Ik zeg: zorgvuldig onderzoek is niet nodig, want de ḥadīthgeleerden hebben 
geen meningsverschil over hen. Sterker nog, al hun uitspraken ondersteunen elkaar.  

“De uitspraak van at-Tahānawiyy: ‘Zoals ad-Dāraquṭniyy en zijn soortgelijken onder de latere geleer-
den van Ahl al-Ḥadīth: zij overdreven als het gaat om Abū Ḥanīfah en zijn metgezellen, zoals helder is 
voor degene die hun boeken gelezen heeft.’ Ik zeg: [...] ad-Dāraquṭniyy is niet de enige (die misprijzing 
geuit heeft), want ook Aḥmad uitte misprijzing; zie aḍ-Ḍuʿafāʾ van al-ʿUqayliyy, Qiyām al-Layl van al-
Marwaziyy en al-ʿIlāl van al-ʾImām Aḥmad. Tevens Ibn ʿAdiyy; zie zijn boek al-Kāmil, en al-Mīzān (van 
adh-Dhahabiyy). [...] Naast hen is er nog een andere groep die kritiek uitte, zoals al-Bukhāriyy in zijn 
boek at-Tārīkh en Ibn al-Mubārak in al-Jarḥ wa't-Taʿdīl van Ibn Abī Ḥātim, Qiyām al-Layl van al-Mar-
waziyy en aḍ-Ḍuʿafāʾ van al-ʿUqayliyy. [...] 

“Ad-Dāraquṭniyy is, nogmaals, niet de enige. Sterker nog, de Imāms hebben misprijzing (jarḥ) geuit 
over Abū Ḥanīfah. Degene die opzoek is naar verificatie in deze zaak, dient de boeken over de over-
leveraars (kutub ar-rijāl) te lezen zoals al-Jarḥ wa't-Taʿdīl van Ibn Abī Ḥātim, at-Tārīkh al-Kabīr en at-
Tārīkh aṣ-Ṣaghīr van al-Bukhāriyy, al-Mīzān van adh-Dhahabiyy, aḍ-Ḍuʿafāʾ van al-ʿUqayliyy, aḍ-Ḍuʿafāʾ 
van Ibn al-Jawziyy, Tārīkh Baghdād van al-Khaṭīb en al-Muntaẓam van Ibn al-Jawziyy. Hierin dient men 
te kijken naar de uitspraken van de Imāms van deze wetenschap en vervolgens dient men rechtvaardig 
te zijn: bij Allāh, waren alle Imāms dan fanatiekelingen? Als dat zo is, dan blijft er geen misprijzing (jarḥ) 
meer over! [...] 

“De uitspraak van de auteur: ‘Samengevat: als een misprijzing (jarḥ) voortkomt uit fanatisme, vijan-
dig-heid, afkeer en dergelijke, dan wordt de misprijzing niet geaccepteerd.’ Ik zeg: ‘De consensus van de 
geleerden van deze wetenschap over het misprijzen van een specifiek persoon (i.e. Abū Ḥanīfah in dit 
geval), is bewijs dat ze vrij zijn van deze voorgenoemde zaken.’” 

█ Vervolgens weerlegde ash-Shaykh Badīʿ ad-Dīn as-Sindiyy  de bekende misvatting dat Abū 
Ḥanīfah vergelijkbaar is met al-ʾImām al-Bukhāriyy (die beschuldigd werd van de dwaling van al-lafẓ, 
maar hier vrij van was), in hetzelfde boek (p. 222): “Hoe kan de ene met de ander vergeleken worden, 
terwijl al-ʾImām al-Bukhāriyy zelf degenen die hem daarvan beschuldigden tot leugenaars heeft verklaard 
en zich openlijk ervan distantieerde? Zoals in at-Tahdhīb vermeld staat en in het boek Khalq Afʿāl al-
ʿIbād van al-Bukhāriyy zelf? Heeft al-ʾImām Abū Ḥanīfah een boek waarin hij zich distantieert van al-

ʾirjāʾ?” Vervolgens zei hij in hetzelfde werk (p. 269): “Het betrouwbaar (thiqah) verklaren van hem (i.e. Abū 
Ḥanīfah) is van niemand overgeleverd met een authentieke (ṣaḥīḥ) keten.” 

   █  Ash-Shaykh Muḥammad ʿAbd ar-Razzāq Ḥamzah (1385138513851385 NH/1965196519651965 NC) , de bekende Egyptische 
ḥadīthgeleerde – die zich vestigde in Saoedi-Arabië, bekend stond als Imām al-Ḥaramayn en de leraar 
was van o.a. ash-Shaykh Ismāʿīl al-ʾAnṣāriyy – zei in zijn weerlegging op al-Kawthariyy genaamd al-
Muqābalah bayna al-Hudā wa'ḍ-Ḍalāl (pp. 125-126): “Ibn ʿAbd al-Barr zei (al-Intiqāʾ, p. 149): ‘Velen onder 
Ahl al-Ḥadīth stonden het kwaadspreken over Abū Ḥanīfah toe omdat hij veel overleveringen van be-
trouwbare āḥād (individuen) verwierp. [...] Daarnaast zei Abū Ḥanīfah ook dat de daden van gehoorzaam-
heid, zoals het gebed en andere daden, geen Īmān (geloof) genoemd worden, en allen van Ahl as-Sunnah, 
die zeiden: ‘Al-ʾĪmān (het geloof) bestaat uit uitspraken (van het hart en de tong) en daden’, keurden de 
uitspraak van Abū Ḥanīfah af en verklaarden hem op basis daarvan tot innovator (mubtadiʿ). Daarnaast 
hadden velen afgunst tegenover hem vanwege zijn begrip en intelligentie.’  

“Ik zeg: ‘Intelligentie en begrip is niet iets waardoor iemand bij Ahl as-Sunnah tot innovator (mubtadiʿ) 
verklaard wordt, als iemand zich begeeft op de fundamenten van de Sunnah en niet afwijkt van het juiste 

 



255 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

 

pad van het Boek en de Sunnah. Je ziet dat Ibn ʿ Abd al-Barr hier bevestigt dat Ahl as-Sunnah Abū Ḥanīfah 
tot innovator (mubtadiʿ) verklaarden en zijn uitspraak afkeurden. Wat betreft zijn uitspraak dat mensen 
afgunst tegenover hem hadden: het achterhalen wie deze personen waren die zogezegd afgunst hadden 
tegenover hem, laten we over tot we Ibn ʿAbd al-Barr ontmoeten op de Dag der Opstanding en we hem 
vragen: wie zijn dat? Zijn het Mālik, (Sufyān) ath-Thawriyy, (Sufyān) Ibn ʿ Uyaynah, ash-Shāfiʿiyy, Aḥmad 
en al-Bukhāriyy? Wie?” 

   █  Ash-Shaykh ʿAbd ar-Raḥmān al-Muʿallimiyy (1386138613861386 NH/1966196619661966 NC) , de grote Jemenitische ḥadīth-
geleerde, zei in zijn weerlegging op al-Kawthariyy genaamd at-Tankīl (2/618): “De uitspraken van de Imams 
van de Sunnah in die tijd over het standpunt van Abū Ḥanīfah is zeker en werkelijk mutawātir.” Mutawātir: 
massaal overgeleverd in iedere fase van de keten, waardoor het het onmogelijk is dat zij allen samen 
kwamen op een leugen. 

█ Ook zei ash-Shaykh al-Muʿallimiyy in at-Tankīl (2/472): “Ath-Thawriyy en al-ʾAwzāʿiyy – net zoals 
de meeste Imāms van zowel vóór hun tijd als in hun tijd – beschouwden al-ʾirjāʾ, het verwerpen van de 
Sunnah middels opinie (ar-raʾy) en het uiten van bepaalde uitspraken van de Jahmiyyah als een zodanige 
dwaling dat het de Ummah zal schaden in haar religie en wereldse zaken. Ook zagen ze dat jullie metgezel 
(Abū Ḥanīfah) en zijn volgelingen – fout of goed – serieus bezig waren met het verspreiden hiervan. En 
hun uitspraken verspreiden zich nog steeds en mensen worden erdoor meegetrokken naar nog kwadere 
zaken, zodanig dat het sommige mensen meetrok naar het beweren dat de āḥād-overleveringen (d.w.z. wat 
niet mutawātir is) volledig verworpen worden. Anderen werden meegetrokken naar het volledig verwer-
pen van overleveringen op zich, zoals vermeld werd door ash-Shāfiʿiyy. Vervolgens leidde het naar de 
uitspraak dat de wettelijke teksten (d.w.z. de Qurʾān en de Sunnah) niet als bewijs aangehaald kunnen 
worden in de geloofsleer! En vervolgens leidde het zelfs naar het beweren dat de Profeten van Allāh � 
gelogen hebben en dat zelfs Allāh gelogen zou hebben, zoals ik reeds verduidelijkt heb in het onderdeel 
over de geloofsleer.” 

█ Elders zei ash-Shaykh al-Muʿallimiyy in at-Tankīl (2/658): “Voorwaar, de poging van de docent (al-
Kawthariyy) om – ter verdediging van Abū Ḥanīfah – de Imāms van de Islam af te kraken, zoals Sufyān 
ath-Thawriyy, Abū Isḥāq Ibrāhīm ibn Muḥammad al-Fazāriyy, ʿAbdullāh ibn az-Zubayr al-Ḥumaydiyy, 
al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal, al-ʾImām Abū ʿAbdillāh al-Bukhāriyy en andere Imāms: voorzeker, dit is 
schadelijker voor Abū Ḥanīfah dan de uitspraken van deze Imāms over hem. Als iemand zou zeggen dat 
het tot betrouwbaar verklaren van Abū Ḥanīfah enkel mogelijk is door stevige bergen te verwijderen, 
dan was het lichter geweest voor Abū Ḥanīfah dan dat iemand zegt dat het pogen tot het verdedigen van 
hem enkel kan middels het afkraken van deze Imāms. En de praktijken van al-Kawthariyy zijn nog scha-
delijker voor Abū Ḥanīfah dan dit allemaal, want de mensen zeggen: ‘Al-Kawthariyy is een geleerde die 
goed geïnformeerd is en veel gelezen heeft, dus als hij het kon zonder deze Imāms af te kraken en zonder 
afschuwelijke drogredeneringen, dan zou hij degene zijn die daar het verst van wegblijft.’” 

Profijt: zelfs sommige Ashʿariyy-geleerden bevestigden dit, zoals al-Ghazāliyy (505505505505 NH) zei in zijn 
werk al-Mankhūl (p. 471): “Wat Abū Ḥanīfah betreft: hij was geen mujtahid (iemand die het niveau van al-

ijtihād bereikt heeft), want hij kende de (Arabische) taal niet, en hierop duidt zijn uitspraak ‘law ramāhu 

bi abū qubays’. Ook had hij geen kennis van de overleveringen en daarom hield hij zich vast aan zwakke 
overleveringen en verwierp de authentieke overleveringen.” Dit terwijl al-Ghazāliyy zelf bekend stond 
om zwakte in overleveringen en ergere dwalingen dan Abū Ḥanīfah. Ook de Ashʿariyy genaamd al-
Juwayniyy (478 NH) deed een soortgelijke uitspraak. En in hetzelfde werk (p. 613) zei al-Ghazāliyy: “Wat 
Abū Ḥanīfah betreft: hij draaide de Sharīʿah (de Wetgeving) ondersteboven, haalde het pad van de Sharīʿah 
door elkaar en veranderde het systeem ervan.” 

 

 



256  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

90.  Deze uitspraken die ik heb beschreven zijn dus de standpun-

ten van Ahl as-Sunnah wa'l-Jamāʿah wa'l-ʾAthar,[1] de mensen van de 

overleveringen en de dragers van kennis die wij meemaakten en 

van wie wij de overleveringen hebben genomen en de Sunan heb-

ben geleerd. Zij waren bekende, betrouwbare Imāms, waarheids-

getrouwen en dragers van integriteit, die als rolmodellen genomen 

worden en van wie [kennis] genomen wordt, en zij waren geen men-

sen van innovaties, afwijking of verwarring. Dit zijn ook de uitspra-

ken van hun Imāms en hun geleerden die hen voorgingen.[2] Houd 

jullie dus daaraan vast, moge Allāh jullie genadig zijn, en leer het en 

onderwijs het. En succes komt van Allāh. 

91.   De mensen van innovaties hebben bijnamen en benamingen 

die niet lijken op de namen van de rechtschapenen, noch op die van 

de Imāms en de geleerden van de Ummah (natie) van Muḥammad 

. Tot hun namen behoren: 

92.   Al-Murjiʾah: dit zijn degenen die beweren: dat het geloof (al-

ʾĪmān) enkel de uitspraak is[3] zonder daden; dat het geloof de uit-

spraak is en daden (slechts) voorschriften zijn; dat het geloof mu-

jarrad[4] is en dat mensen elkaar niet overtreffen in het geloof; dat 

hun geloof en het geloof van de Engelen en de Profeten gelijk is; 

dat het geloof niet kan toenemen of afnemen; dat er geen istithnāʾ[5] 

gedaan mag worden bij het geloof; dat degene die gelooft met (zijn 

hart en) zijn tong maar geen daden verricht, een ware gelovige is; 

en dat zij gelovigen zijn bij Allāh, zonder istithnāʾ. Dit zijn allemaal  

 

[1] Ahl as-Sunnah wa'l-Jamāʿah wa'l-ʾAthar: de mensen van de Sunnah, de Gemeenschap en de overleveringen. 

[2]  Al-ʾImām al-Ḥasan ibn ʿAliyy al-Barbahāriyy  zei in [13] De Uitleg van de Sunnah (98): “En weet, moge 
Allāh je genadig zijn, dat kennis niet tot stand komt aan de hand van veel boeken en het veelvuldig over-
leveren. De geleerde is echter degene die handelt naar kennis en de Sunan, ook al bezit hij weinig kennis 
en boeken. En wie afwijkt van het Boek en de Sunnah is een persoon van innovatie, ook al heeft hij veel 
kennis en veel boeken.” 

[3] D.w.z.: de uitspraak van het hart (d.w.z. het geloof in het hart) en de uitspraak van de tong. 

[4] Mujarrad: een absoluut geheel dat niet onderverdeeld kan worden. 

[5] Al-Istithnāʾ: het zeggen van in shāʾ Allāh (als Allāh het wil). Hier wordt specifiek bedoeld het zeggen van 
‘in shāʾ Allāh’ in de context van al-ʾĪmān, namelijk dat je zegt: “Ik ben een muʾmin (gelovige), in shāʾ Allāh.” 
Zie passage 4, 5 en 10. 

90  U  	c 	7 �T�O  �6 	5� �7 �8 : �. �� �������< �- �	L ��� �4: 	-���� �E�
 �5�� ��� 9!�� 	4 ����# ��� ��� �- 	* ��� �Q ��� �
 ��� �'� ��� ��� �E� �- 	* ��� �<�� �- 	
 ��� �q ��� 	i�

  �2 ��5� ������# ��B �+ �C��  ���: 	7 ��������  	2 ��> 	�? ����  	* ������> � ��& �-  	�� ������:� �- ;
���
 ��� �2 �T�# �' ��� �7 ���� �- ����� �q ����� : 	� ����� �3 �- �� ����� �? ����� �> ����� �
 ������# �����  �2 �T�# 	8 �

 �� �(��� ���B �- , ���# 9����������!��  �4 ���5�� ��� ����	$ � 	O- �
 �? �8 P* ���
	t
  , �2 �T�# �' �7 �� ���: �- �2	 	� y ���L ���: �*��� �8�� �- �Z �� 	����< � �� �-

  �N �-  �� �̀ 	��� �N �- �� �� 	������  �i� ������q ������������<��  �( ����( ���S ���:
 �
�> �' �- �2 	T	L �
	t �� �� �(�� �( �5 �- , �½A	> � �́ ����������  ��: 	7��� �2 	T	t�

  U �2 �T�>�� �� �(��� ��B  , �̂ � �2 �S� 	& �+ �I	�� �7	�� �( �S �����������! �
�L �O
 	 ���	� �- , �c( �
;> �' �- �c( �
�> �?�3 �- U �eA	O �(�L��   

 

91 U �
 �1�� �- Yi� ���/�� �- YX�� �� 	� ��	� ��� 	i� �q �<� 	E �- �����  YH�
 �
 ����1�� �@	� ����l�3 �N �������������  �N �- 	* �
	t� �E� �N �- � 	 	"� ����D�� �H�

 �
�> �? ��� � �� �
� �� 	* �8�� �� 	8 	H�   �
 �1�� �� 	
�O U � : �2 	T	t�  
 
 

92  U:
�
ة ــ� ئ ج
ـ

ر� ��ـ
�
���K    الـ  �K( ��
 ��' �X ��:  ���: 	7 ���������  �2 ��5 �-

 �
: 	 �V� ����������� �
: 	 �V� �K�� �- �4 �
 �' �̀ 	� Y� �(�� �K� ����������� �( �5 �K�
 �
 �'� �E� �- �� �( �� ��� �� �
: 	 �V� �K�� �- �F	t � � �d ��� �� YC �
 � �� �K�
  �N ����#�� �K�� �- �
: 	 �V� 	= �K(�> ��� ���L �: ������ �K�� �- U 	K�

 �
:	� ��� ��� ��� �
:	� �- �2 �T ��� ��� �K� ��� Y� 	�� �- 	H��A	��{� �E� �- 	* �S	t �̀ �

 �
: 	 �V� �K�� �- �������������������������  �K�� �- �W ���# �: �N �-  ������: 	X�: �N �K�

 �
: 	 �V� ����������������� �� �8a �� �8 �K�� �- , YH��#�h	L �������1� 	@A	O �ª�A �� �K�
 �T�O �4 ����
 �?�: � �� �- 	@ 	����� ��������������!	>	� �2� �Ä�� �- � ����� �� Y� 	8 �� �8 �(

 U �H� ���#�h	L ����������1� �̀ 	� 	̂ � �� ���# 	' �K(�# 	8 �� �8   �� �(�� �@ 9��> �B � �7 ���5  
  



257 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

standpunten van de Murjiʾah. Het is het meest walgelijke en meest 

afgedwaalde standpunt, en het is het verst verwijderd van leiding.[1] 

93.   Al-Qadariyyah: dit zijn degenen die beweren dat al-istiṭāʿah,[2] 

de wil en de macht aan hen toebehoort; dat zij de macht hebben over 

goed en kwaad, schade en nut, gehoorzaamheid en ongehoorzaam-

heid, en leiding en dwaling; en dat de dienaren hun daden vanuit 

zichzelf tot stand brengen zonder dat dit voor hen was voorgegaan 

in de Kennis van Allāh. Hun uitspraak komt overeen met de uit-

spraak van al-Majūsiyyah[3] en de christenen en het is het funda-

ment van az-zandaqah.[4][5] 

94.   Al-Muʿtazilah: zij dragen hetzelfde standpunt als de Qada-

riyyah en belijden hun religie; ze ontkennen de bestraffing van het 

graf,[6] de Intercessie[7] en het Waterbassin;[8] ze zijn van mening dat 

het gebed achter niemand van de mensen van de Qiblah[9] verricht 

kan worden – inclusief het vrijdaggebed – behalve achter degene 

die zich op dezelfde mening en begeerte (i.e. innovatie) bevindt als 

zij; en ze beweren dat de daden van de dienaren niet in het Bewaar-

de Tablet[10] staan. 

 

[1] Zie passage 2-14 in deze verhandeling voor meer uitleg over de Murjiʾah en hun innovatie van al-ʾirjāʾ. 
Al-ʾImām Aḥmad  zei in zijn verhandeling over al-ʾĪmān, overgeleverd door al-ʾImām al-Khallāl in zijn 
werk Kitāb as-Sunnah (1101): “Hier zit noodzakelijk aan verbonden dat wanneer iemand (de verplich-
tingen en de religie) erkent, en vervolgens de zinār (een christelijke gordel) om zijn middel bindt, voor 
het kruis bidt, naar kerken en kloosters gaat en alle handelingen van de Ahl al-Kitāb (de mensen van het 
Boek) verricht, maar ondertussen gelooft in Allāh, dat hij hem als een gelovige zou moeten zien. En deze 
zaken behoren tot de meest afschuwelijke implicaties waar zij (i.e. de Murjiʾah) aan vast zitten.” 

[2] Al-Istiṭāʿah: het vermogen tot iets, in staat zijn tot iets. 

[3] Al-Majūsiyyah is de religie van al-Majūs (de vuuraanbidders). 

[4] Az-Zandaqah: an-nifāq (huichelarij), d.w.z.: het verbergen van ongeloof terwijl men de Islam uitdraagt. 
Zie passage 48, onder de voetnoot bij het woord zindīq. 

[5] Zie passage 15-22 in deze verhandeling voor meer uitleg over de Qadariyyah. 

[6] Zie passage 36-37 in deze verhandeling voor meer uitleg over de bestraffing van het graf. Zie ook ver-
handeling [6] De Fundamenten van de Sunnah (Aḥmad), passage 17 en de bijbehorende voetnoot. 

[7] Zie passage 44 voor meer uitleg over de Intercessie (ash-Shafāʿah). 

[8] Zie passage 38 en bijbehorende voetnoot voor meer uitleg over het Waterbassin (al-Ḥawd). 

[9] De mensen van de Qiblah: de mensen van de gebedsrichting, d.w.z. de moslims. 

[10] Zie passage 42-43 (incl. voetnoten) voor meer uitleg over het Bewaarde Tablet (al-Lawḥ al-Maḥfūẓ). 

 ��� ���� �
 ���� 	b �
 ���� �� ���� 	*,   ��� �E� ���� ���� �( �5 �- ���� �@9> ���� �- 	4: 	-�
�� �� 	8 �c �� �?�) �� �-��Uy �� �T  

  

93U   :
�
ة يــ� 
ر

د�
�

قــ
�
الـ ���K    و�  �K( ��
 ��' �X ��:  ���: 	7 ��������  �2 ��5 �-

 ��� �- �* �'��g	L �1 	N� �2 	T�A ��	� ����������� �2� �Ä�� �- �m �+ �� �� ��� �- �*��A 	l �

 �
������������� 9������ �- �
������������� ����l�� �- � �\� �®� �2 	T 	���! ���{� 	E �K( �S	> �
�:
 y �� � ������p� �-  �* ������A 	�������������D �? � �����­� �-  �* ������'� ������g������ �-  �F ������ �����#������ �-

 �?�:  �C� ������� 	? ���  �K�� �-  �* ������� �̀ �������������� �- �� 	8 � PH �� 	������  �K(�> �

  	= �I	� �J �2� �p �e�� ����1 �K( �S�: �K�� 	 �\ �] �� 	8 �2 	T 	���! ���{ ��

 �� �(�� �- U	^� 	2�> 	' ������ ��� �� �(�� �� 	+� ���: �2 �T ������  	*�A 	1( �Q �

 U 	*�� ���� �X�� �4 �<�� �( �5 �- 	*�A	� � � ���#�� �-  

  

94 U   
�
لـ 
ز

�
ت ع� ��

�
ال  و�

�
*	    : ة ��: 	+ �� ��� ��� 	� �( ��	� �K(��( ���: �2 �5 �-

 	 �� �� ��� 	i� �7 ������?	�  �K(�� ;7 ������S�: �- �2 	T	#: 	� 	������  �K(�#: 	� ������: �-
 �� ���l�� �- ������������ ��� �- 	* �'� ������������ �m �̀ ���D�� �K �- �
�: �N �- 	� �( �q

 ��� �N �- 	*�>�� 	� ��� 	4 �5�� �� 	8 �� ���� �s�> �� ��� �Q ��� �
 ��� �? ���  �N	� �*
 �8 ���������� �B �� ���������� 	8 �n �' �K� ���������� �h ���������� �� �+ 	4 	̄ ���������� 	T ���������� , �2 �5� �( �5 �- �2

 �: �- ������� �' �X ������� �
 ������� �
 �'�� �K�� �K( �������������� �� 	? ��� ��� �������  	= �. �!�A �� 	C�
 ��� 	³ �(�>�� � U 	¶( �� �q �
 



258  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

95.   Al-Bakriyyah: dit zijn Qadariyyah, en ze zijn ‘de mensen van 

de graankorrel, al-qīrāṭ[1] en ad-dāniq’[2] die beweren dat degene die 

een graankorrel, een qīrāṭ of dāniq op een verboden manier neemt, 

een ongelovige is. Hun uitspraak lijkt op die van de Khawārij. 

96.   Al-Jahmiyyah: de vijanden van Allāh. Dit zijn degenen die be-

weren dat de Qurʾān geschapen is; dat Allāh � niet tot Mūsā ge-

sproken heeft; dat Allāh niet spreekt; dat Hij niet gezien kan wor-

den;[3] dat Allāh geen plek (makān) heeft; dat Allāh geen Troon (ʿArsh) 

heeft, noch een Kursiyy;[4] en vele andere uitspraken die ik liever niet 

vermeld. Ze zijn ongelovigen, zanādiqah (huichelaren) en vijanden 

van Allāh, dus pas op voor hen. 

97.   Al-Wāqifah: dit zijn degenen die zeggen: ‘Wij zeggen dat de 

Qurʾān de Spraak van Allāh is, maar we zeggen niet dat het niet ge-

schapen is.’ Ze zijn de ergste en walgelijkste soort (van de Jah-

miyyah).[5] 

98.   Al-Lafẓiyyah: dit zijn degenen die zeggen: ‘Wij zeggen dat de 

Qurʾān de Spraak van Allāh is, maar onze uitspraak van de Qurʾān 

en onze recitatie en voordracht ervan is geschapen.’[6] Ze zijn onge-

hoorzame Jahmiyyah. 

 

[1] Al-Qīrāṭ: 1/20e van een dīnār (goudstuk) in de meeste gebieden (an-Nihāyah [4/64] van Ibn al-ʾAthīr); 
volgens een andere bron is het 1/12e van een dirham (zilverstuk). 

[2] Ad-Dāniq: 1/6e een dirham. (Lisān al-ʿArab [10/105] van Ibn Manẓūr) 

[3] In Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (554) en Ṣaḥīḥ Muslim (633) is overgeleverd van Jarīr  dat de Profeet  zei: “Voor-
waar, jullie zullen jullie Heer zien (in het Hiernamaals) zoals jullie deze maan zien en jullie zullen elkaar 
niet verdringen om Hem te zien.”  █  Al-ʾImām Ibn Taymiyyah  zei in [16] Al-ʿAqīdah al-Wāsiṭiyyah (pas-
sage 47; Majmūʿ al-Fatāwā 3/144): “Onder het reeds vermelde geloof in Hem en in Zijn Boeken en Zijn 
Boodschappers, valt tevens: het geloven dat de gelovigen Hem werkelijk met hun ogen zullen zien op de 
Dag der Opstanding, net zoals ze de zon zien op een heldere dag, wanneer er geen wolken voor hangen, 
en zoals ze de maan zien op vollemaansnacht. Ze zullen niet onterecht belemmerd worden in het zien 
van Hem. Ze zullen Hem zien terwijl ze zich op de stavlakte bevinden tijdens de Opstanding, en vervol-
gens zullen ze Hem zien na het binnentreden van het Paradijs, zoals Allāh  het wil.” 

[4]  De Kursiyy (Stoel) is de plaats van de Twee Voeten van Allāh. Zie passage 51 in deze verhandeling. 

[5]  Zie passage 67 (incl. de voetnoot) in deze verhandeling. 

[6]  De methodiek van Ahl as-Sunnah is dat we niet zeggen dat onze uitspraak van de Qurʾān geschapen is, 
maar dat we ook niet zeggen dat onze uitspraak van de Qurʾān niet geschapen is, want beide bevatten 
een valse betekenis. Zie passage 68 (incl. de voetnoten, met name voetnoot 4) voor meer uitleg. 

95U   :
�
ة ي� 
ر

�
ب�ك

�
ال ��i   و� �q ���<�� �2 �5 �- , Y*�: 	+ ���� �2 �5 �-  

 �K�� �K( �
 �' �X�: ��: �7��� 	e	�� ����� �- 	w��\	� ��� �- 	* ���� �"�
 �( �T�O � P8 � �
 �� � P��	�� �C �-�� � Pj� �\	� �-�� P*��� �� �7 ���� �� �8

U 	� 	+� �(� �®� �� �(�� �§ 	5� ���: �2� �p �(�� �- , Y
	O� �B  
 

96U  :
�
ة يــ� 
م

ه� ج�
�
ال :��   و� 	7 ��������  �2 �5 �-  ,	^� �H� �� ������'��

 �K��  �K( �
 �' �X�:  �̂ �  �K�� �-  YZ(�> � �[ �Ka �
 �� ��� �    � ��
 y �
�: �N �- �2�> �S�L �: �N �̂ � �K�� �- ¢ ������������1( �8 �2;> �S�:
 �N �- Y¹ �
 �' 	 � 	� �ª�A �� �- YK� ���S �8 	 � 	� �� �
 �?�: �N �-
 �2 ��5 �- U �@ �������L ��:� �������S 	�� �c �
 ��B��  Y\	�h ��B  Y_ �̀ ��B �-  , ~ 	» �
 ��B

 	^� �H� �� �'�� Y*��	C��� �, Y+� �� �BU �2 �5- �+ �7 ����O   
 
 

97U  :
�
ة

�
اق
فــ و�

�
ال �    و� ������{ ��  �K( ��
 �' �X�:  ��: 	7 ���������  �2 �5 �-

 � �\ �] : ��( ���� �N �- ,	^� �_ �̀ �B �Ka �
 �� ��� �K	� : ��( ����
U� �T�h�� ���� �- 	���# �<� �E� 9 �d �2 �5 �- , �Z(�> � �[  

 

 

98U   :
�
ة يــ� 
ظـ

�
فـ

�
الـلـ �    و� ������{ ��  �K( ��
 ��' �X ��:  ���: 	7 ��������  �2 ��5 �-

 � ������# �̈ � ������� �/��  ��	S�� �- 	^� �_ �̀ �B  Ka �
 �� ���  �K	�  : ��( ����
  �2 �5 �- U Y* ����(�> � �[ �@ ���� � ���# �3 �H� �
	� �- � ���# �3 �- �̀ 	3 �- 	Ka �
 �� ��� 	���

 U YZ� �!�O Y*�A 	
 �T �b 



259 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

99.   Ar-Rāfiḍah: dit zijn degenen die zich distantiëren van de met-

gezellen van de Profeet , hen beledigen en hen kleineren, en ze 

verklaren de Ummah tot ongelovig behalve een kleine groep. De 

Rāfiḍah hebben niets te maken met de Islam. 

100.  Al-Manṣūriyyah: zij zijn de walgelijkste soort onder de Rā-

fiḍah. Ze zeggen dat degene die veertig man doodt van degenen die 

het niet eens zijn met hun begeerten,[1] het Paradijs zal binnentre-

den. Ze zijn degenen die mensen wurgen en hun bezittingen toege-

staan verklaren, en ze zijn degenen die zeggen: ‘Jibrīl  heeft zich 

vergist bij het overbrengen van de Boodschap.’[2] Dit is de duidelijke 

vorm van ongeloof waar geen Īmān (geloof) mee vermengd is. We 

zoeken toevlucht bij Allāh, we zoeken toevlucht bij Allāh. 

101.   As-Sabāʾiyyah: zij zijn leugenachtige Rāfiḍah, bevinden zich 

dicht bij degenen die ik reeds genoemd heb en zijn afgeweken van 

de Ummah (moslimnatie). De Rāfiḍah hebben een kwader effect 

op de Islam dan de ongelovigen van Ahl al-Ḥarb.[3] 

102.  Een groep onder de Rāfiḍah zegt: ‘ʿAliyy bevindt zich in de wol-

ken.’ En ze zeggen: ‘ʿAliyy zal opgewekt worden en terugkeren vóór 

de Dag der Opstanding.’ Dit zijn allemaal leugens, valsheden en ver-

zinsels. 

103.   Az-Zaydiyyah: zij zijn Rāfiḍah en ze zijn degenen die zich 

distantiëren van ʿUthmān, Ṭalḥah, az-Zubayr en ʿĀʾishah (). Ze 

zijn van mening dat er gestreden dient te worden achter eenieder 

die een rebellie start van onder de nakomelingen van ʿAliyy – of dit 

nu een vrome of zondige persoon is – tot hij overwint of verslagen 

wordt. 

 

[1] D.w.z. de begeerten (innovaties) van de Manṣūriyyah. 

[2] D.w.z.: dat Jibrīl zich vergistte en de Boodschap bracht naar Muḥammad  in plaats van ʿAliyy . 

[3] Ahl al-Ḥarb: alle ongelovigen vallen onder Ahl al-Ḥarb (de mensen van oorlog), behalve: Ahl adh-Dhimmah 
(letterlijk: de mensen van bescherming; d.w.z. de joden, christenen of magiërs die onder een Islamitische 
staat leven en jizyah betalen); de muʿāhad, d.w.z. degene met wie de moslims een verdrag (ʿahd) hebben; 
en de mustaʾmin, d.w.z. de ongelovige die de Islamitische staat is binnengegaan onder een contract van 
veiligheid (ʿaqd amān) van de moslims. 

99  U:
�
ة ــ� اف
ضـ الر� ��   و� 	8 �K- �Â � ���L �: ��: 	7 ���� �2 �5 �-

  ;�	��#�� 	i� �q �<��   �2� �Ä( �D	��L�# �: �- �2� �Ä(9� �!�: �-
 	. ����������!�A �� �- U� P\ 	���������!�: � P
 ���� �N	� �* �8� �E� �K- �
 ;� �S�: �-

 	8 �* ��	O � �
��U �H � �v 	= 	_ �̀ �1 	 �V� ��  
 

100  U :
�
ة ي� 
ور صـــ� ن� ��

�
ال ����    و� ���� Y* ����������	O� �+ �2 �5 �-

  �4 ������L ���  �� ��8  : �K(���( ��� ��:  ���: 	7 ��������  �2 ��5 �-  U 	·	�O� �- �
���
  �4 ������� �C  �2 ���5� �( ���5 �s ����� �������  �� � 	���  P̀ ���b �+ � 	��? ���� �+��
 �K(9> 	q�L �!�: �- ����#�� �K( ��	# � �� ��: 	7��� �2 �5 �- U �*�#� �o�
 �4�: 	 �� 	b �0 ���g ���� : �K(��( ���: ��: 	7 ���� �2 �5 �- U �2� �p� �( �8��

   � 	7��� �¡ 	����� �(��� �
 �� �S��� �( �5 � �7 �5 �- U 	* ��� ����1 ;
��	�
 �
:	� �@��( �l�: �N� 	 ���	� �J( �?�# �O , YK�U	 ���	� �J( �?�� �-  

  
101 .:

�
ة بـائ
ي�ـ ــ� السـ ,   و� �K(��� �7 �B Y* �������������	O� �+ �2 �5 �-

  U 	* �����8� �Ê	� �K( ��	�� � �����[ , �� �
 �B �J ��� 	� Y6����: 	
�� �2 �5 �-
  	4 �5�� �� 	8 	_ �̀ ����1 	 �V� 	= � P
�� �� �� �( ����1�� �·	O� �- �
�� �-

 ��� 	4 �5�� �� 	8 	
 �� �S����U 	i �
 �q 
  

102U  : �K(��( ���: 	·	O� �- �
�� �� 	8 Ys�# 	< �-   ~ 	k �'±
  ,° 	i� �q �������!�� 	= �4�� �� �� �?�� �: ~ 	k �'± : �K(��( ���: �-

 Y+- �, �-  Yi 	7 �������B  �@ 9������> ��B  � �7 �������5 �- U° 	* �������8� �������A 	�� ����  �_ �( ��:
U YK��L� �� �- 

 

103 .:
�
ة ي� 
د ي� الز� :��  و� 	7��� �2 �5 �- , Y* �����	O� �+ �2 �5 �-

 	 �\ ����� 9X����� �-  �* �������q ����> ����j �-  �K �u ����h ����'  : �� 	���8  �K- �Â � �� ����L ����:
 �8 ����L 	� ��� �K �- �
: �- , �* ������������l	t� �' �- �� �
 �� �� �8 ;4 �B �F

 ¢��L ��� , � P
 	�b� �������O  �-��  �K� �������B  � �
 ���  , Ç 	k ��'  	� �������� �-  �� 	�8
U �6�> ���: �-�� �6	> ���:  

 



260  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

104.  Al-Khashabiyyah: zij zeggen hetzelfde als de Zaydiyyah. 

105.   Ash-Shīʿah: zij beweren dat zij, ter uitsluiting van de rest, de-

genen zijn die houden van de familie van Muḥammad . Ze hebben 

echter gelogen, want specifiek zij – ter uitsluiting van de rest – zijn 

júist degenen die de familie van Muḥammad  haten. De werke-

lijke shīʿah (partij) van de familie van Muḥammad () zijn niemand 

anders dan de godvrezenden: de mensen van de Sunnah en de 

overlevering, wie zij ook zijn en waar zij ook zijn; zij die houden 

van de familie van Muḥammad en alle metgezellen van Muḥammad 

(), en die niemand van hen beschrijven met iets slechts, een gebrek 

of een tekortkoming. Wie één van de metgezellen van Muḥammad 

 beschrijft met iets slechts, hem bekritiseert door middel van een 

gebrek, zich distantieert van een van hen, hen beledigt of zinspeelt 

op het beledigen en beschimpen van hen, die is een afgeweken, wal-

gelijke, afgedwaalde Rāfiḍiyy. 

106.  Wat betreft al-Khawārij: zij zijn uit de religie geschoten[1] en 

hebben het pad (al-millah) verlaten, zich losgebroken van de Islam 

en zich afgesplitst van de gemeenschap. Ze zijn afgedwaald van het 

pad van leiding en zijn in opstand gekomen tegen de machthebber 

en de leiders. Ze hebben het zwaard getrokken tegen de Ummah 

(moslimnatie), hun bloed en bezittingen toegestaan verklaard en 

eenieder ongelovig verklaard die het niet met hen eens was, en lieten 

enkel degene die hun standpunt draagt, zich op dezelfde mening 

bevindt als zij en met hen blijft in hun land van dwaling. 

Ze schelden de metgezellen van Muḥammad , zijn aange-

trouwde familie en zijn schoonzonen uit, distantiëren zich van hen 

en beschuldigen hen van ongeloof en enorme zaken, en ze geloven 

 

[1] Dit is een verwijzing naar de overlevering in Ṣaḥīḥ al-Bukhāriyy (3611) en Ṣaḥīḥ Muslim (1066) waarin de 
Profeet  zei over de Khawārij: “Ze schieten (yamruqūna) uit de religie zoals een pijl uit een prooi schiet.” 
Er is een meningsverschil over het tot ongelovig verklaren van de Khawārij. De Bevelhebber van de Gelo-
vigen ʿ Aliyy ibn Abī Ṭālib  beschouwde hen niet als ongelovigen en bestreed hen als rebellerende moslims; 
en hij was een van de vier rechtgeleide kaliefen. Al-ʾImām Aḥmad onthield zich van het tot ongelovig ver-
klaren van hen, zoals al-Khallāl vermeldde in zijn werk Kitāb as-Sunnah (110): “Muḥammad ibn Abī Hārūn 
berichtte mij dat Isḥāq aan hen overleverde dat Abū ʿAbdillāh (Aḥmad) gevraagd werd over de Ḥarūriyyah 
(een subsekte van de Khawārij) en de māriqah (i.e. de Khawārij): Zijn ze ongelovig? Hij (Aḥmad) zei: ‘Onthef 
mij hiervan, en zeg zoals de overlevering over hen gekomen is.’” 

104U   :
�

ة ي� 
ب
�

ش خ�
�
ال U   و� 	* �: 	��: �X�� 	� �( ��	� �K(��( ���: �2 �5 �-  

  

105U :
�
ة يع�

�
ــ الش <�)�K   و� 	q�L�# �: �( �
 �' �, �uA	O �2 �5 �-

  �� ��
� �� 	�a �6 ���g   �4��� , �(�� �7 ��B �- , 	����#�� �K- �C
  �� �
� �� 	� 	| �K( ������������	���� �­� P* �����������<� �� �2 �5g  �K- �C

U 	�� ���#��    �4 ���5�� �K( ���L� �­� �� ���
� �� 	�a �* ���?A 	�����������R �u��	�
(��� ����B �� �8 , 	
��� �E� �- 	* ����# 9�����������!��  ,�(��� ����B �� ����A �� �- �

  	i� ����q ������������<�� �FA	 �G �- �� �����
 � �� ��a �K(9�	 �¿ ��: 	7 �������
 �N �- �H( ������������!	� �2 �T�# 	8 � P� ����� �K- �
 �B �7 ��: �N �- �� ��
� ��
 �� 	8 � P� ��������  �
 �B �J �� �
�O U �* ���������������D ���# �8 �N �- �6 �����A �'

 �� �
� �� 	i� �q �����������<��   	@�A �> �' �� �?�j �-�� �H( �����������!	�
 � ���3 �-�� �6���A �?	� �-�� �2 �T�� ������������1 �-�� �2 �T�# 	8 �� ������ �� 	8 ��

 ~������������������ 	�������	O� �+ �( �T�O �2 �T �
�L �������R �- �2 	T;� �������!	� �� �
 �'
U ~�� �� Y�A	� �� Ys	�� � �[  

 
 

106U  � �����8�� �-  : ج� 
ار و� خ�
�
,   ال 	�: ;�������  �� 	8 �(�� �
 �
�O

 �O �- �������� ��� �(�� �+� ���� 	
 ���� �>���� �R �- , �* ����  , 	_ �̀ �1 	 �V� �n �' �- �C �

  	4A	� �����������1 	� �' �(9> ������������ �- 	* �' �u� �o� 	� �' �- 97 �����������R �-
 	* ���
	t� �E� �- 	K� ���g�> 9�����������!�� �n �' �( �b �
 �� �- ,y �� � ���p�
  �(9> �q�L ������������1� �- , 	* ��8� �E� �n �' �s�A ������������!�� �(9> ������������1 �-
  �2 �T �� ��� ������� �� �8  �- �
 �� �B�� �-  , �2� �p � �( �8�� �- �2 �5 �H� ������8	C

 �� �8 �N	�   �2	 	Ì�� �+ 	4 ����h 	8 �n �' �K� ����B �- �2	 	p �( ��	�  ��� �����
 U �2 	T	L �� �̀ �� 	+� �C 	= �2 �T �? �8 �.���$ �-  

  

  �� �������
 � ����� �i� �������q ��������������<��  �K( ����
 	���L ��������������l�:  �2 ����5 �- 
  �2 ����T ����# 	���8  �K- �Â � �� ����L ����: �- �@ ��������� �������L ������� �-  �c �+� �������T ��������������<�� �-
 �K �- �
 ����: �-  	2 	���t� �������� ����? ������ �-  	
 ����� ����S ������ 	�������  �2 � ����Ä( ����8 �
 ����: �- 

 



261 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

dat ze van hen af dienen te wijken in de voorschriften van de religie 

en de Sunan[1] van de Islam. Ze geloven niet in de bestraffing van het 

graf, noch in het Waterbassin (al-Ḥawḍ), noch in de Intercessie (ash-

Shafāʿah), en ze geloven dat niemand uit het Vuur zal treden.[2] Ze 

zeggen: ‘Wie één leugen vertelt, of een kleine of grote zonde pleegt, 

en sterft zonder berouw te tonen, die is een ongelovige, dus hij zal 

absoluut voor altijd in het Vuur verblijven.’ Ze dragen het stand-

punt van de Bakriyyah inzake de graankorrel en de qīrāṭ,[3] en ze zijn 

Qadariyyah,[4] Jahmiyyah,[5] Murjiʾah[6] en Rāfiḍah.[7] 

Ze geloven dat er geen gemeenschappelijk gebed mogelijk is 

behalve achter hun imam, dat het gebed uitgesteld mag worden bui-

ten haar tijd, dat er gevast kan worden vóór het zien van de maan-

sikkel en dat het vasten beëeindigd mag worden vóór het zien er-

van. Ze geloven dat het huwelijk voltrokken kan worden zonder 

voogd (waliyy) of machthebber, dat het tijdelijke huwelijkscontract 

(al-mutʿah) toegestaan is in hun leer en dat het inwisselen van één 

dirham voor twee dirhams van hand op hand toegestaan is.  

Ze geloven dat er niet gebeden mag worden in leren sokken (al-

khifāf) en dat er niet overheen geveegd kan worden. Ze geloven niet 

dat de machthebber recht heeft op hun gehoorzaamheid, noch dat 

Quraysh het recht heeft op het (leiderschap van het) kalifaat. En er 

zijn vele andere zaken waarin zij de Islam en de moslims tegen-

gaan. Het is genoeg als dwaling voor een groep dat dit hun mening, 

standpunt (madh·hab) en religie is. Ze hebben niets met de Islam te 

maken en ze zijn māriqah.[8] 

 

[1]  Sunan: mv. van Sunnah. Sunnah: manier, methode (van de Profeet ). 

[2]  Zie passage 38 over het Waterbassin en passage 44 over de Intercessie. 

[3] Zie passage 95 (incl. de voetnoten) voor meer uitleg over de Bakriyyah. 

[4] Sommige subsektes van de Khawārij droegen het standpunt van de Qadariyyah met betrekking tot de Voor-
beschikking (al-Qadar). 

[5] Sommige subsektes van de Khawārij droegen het standpunt van de Jahmiyyah inzake de Eigenschappen 
van Allāh. 

[6] De auteur legt dit uit bij passage 117. 

[7] De Khawārij komen namelijk (deels) overeen met de Rāfiḍah vanwege het tot ongelovig verklaren van som-
mige metgezellen. 

[8] Māriqah: zij die uit de religie geschoten zijn. Zie de vorige passage (incl. de voetnoot). 

  U 	_ �̀ ����������1 	 �V� ���# ����������1 �- 	�: ;���� 	F	t � � �d 	= �2 �T�O �̀ 	�
  �N �-  	� �(� ��"� �N �-  	 �� ��� ����  	i� �7 ������?	��  �K(��# 	�8 ����: �N �-

 ���'� ���� ����������l�� U 	+� ���#�� 	4 ���5�� �� 	8 � P� ������ �K( �b 	
� �� �N �- 	*
 P*�� �7 �B �i �7 �B �� �8 : �K(��( ���: �2 �5 �-   Pm �\	� ������< ¢�²�� �-��

  �( �T�O �* ���� �(�3 	 �\ �] �� 	8 �� �u�O 	i(�� 97���� �� 	8 Pm �\	� �B �-��
  �2 �5 �- U� P��) �� � �TA	O � P��> � �[ � P�	�� �� 	+��#�� 	= �( �T�O , Y
	O� �B

 ( ��� ��:  U 	w� �\ 	�� ���� �-  	* ������� � ��"� 	=  	* ������: 	
 ��S ��� ����  	� �( ��� 	��  �K( ���
U Y* ��	O� �+ Y*�� 	b �
 �8 Y*�A 	
 �T �b Y*�: 	+ ���� �2 �5 �-  

  

  U �2 	�T 	�8� �������8	�  �s��> ��� �N	�  P* �������'� � �������G  �K �- �
 ��:  �N �-
  ,� �������T	�L ��� �-  �� ��'  	m �̀ ������������D��  �\ 	���0 �������3  �K �- �
 ��:  �2 ��5 �-

� 	* ����: �Â �+ �4 ����� �� �_ �( ������������D�� �K �- �
�: �- �
�g	� ��� �- 	� �̀ 	 �p
 Ç 	� �- 	 �\ ��	�  �³� �����S;#��  �K �- �
�: �2 �5 �-  U 	@ 	����L �: �Â �+ �4 ������ ��
 , �2 	�T	�#�:	C  	=  �* �������? ��L� ��­�  �K �- �
 ��: �- , �K� �������g ��> ������������1  �N �-
 U PN �̀ �� ���A	� � P��: 	 � � �} �+ ;���	� �2 �5 �+ ;��� �K �- �
�: �-  

  
  

  	=  �m �̀ �������������D��  �K �- �
 ���:  �N  �2 ���5 �-  �N �-  	�� �������� 	 ���®�
 ��� ������ �
 ������ �! ������ �g�> 9!>	� �K �- �
�: �N �2 �5 �- U� �T�A �> �' �¡ ������  	K�

  �H���A ������������R�� �- U P* ��O �̀ 	� ���: �
 ��	� �N �- P* ��'� ��j �2 	T�A �> �'
 ¢ �� �S�O U �@�> �5�� �- �_ �̀ �����1 	 �V� � �TA	O �K( ��	��� �� Pm �\	h �B

 �� �5 �7 �8 �- �2� �Ì�� �+ � �7 �5 �K( �S�: �K�� P* �� �̀ �� �_ �( ��	�  �2 �T
 , �H � �v 	= 	_ �̀ ������������1 	 �V� �� 	8 �( ������������!�A �� �- U �2 �T�#:	C �-

 ��� �2 �5 �-� �
�U �*�� 	+� 



262  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

107.  En tot de benamingen van de Khawārij behoren: 

 Al-Ḥarūriyyah: dit zijn de mensen van Ḥarawrāʾ.[1] 

 Al-ʾAzāriqah: dit zijn de metgezellen van Nāfiʿ ibn al-ʾAzraq. 

Hun uitspraak is de walgelijkste en het verst verwijderd van de 

Islam en de Sunnah. 

 An-Najdiyyah: dit zijn de metgezellen van Najdah ibn ʿ Āmir al-

Ḥarūriyy. 

 Al-ʾIbāḍiyyah: dit zijn de metgezellen van ʿAbdullāh ibn Ibāḍ. 

 Aṣ-Ṣufriyyah: dit zijn de metgezellen van Dāwūd ibn an-Nuʿmān, 

toen men tegen hem zei: “Je bent leeg (ṣifr) van kennis.” 

 En al-Bayhasiyyah, al-Maymūniyyah en al-Khāzimiyyah. 

Het zijn allen ongehoorzame Khawārij die van de Sunnah afge-

weken zijn, buiten de religie getreden zijn en mensen van innovatie 

en dwaling zijn. En het zijn rovers en bandieten; daar staan ze om 

bekend bij ons. 

108.  Ash-Shuʿūbiyyah: dit zijn mensen van innovaties en dwa-

ling die zeggen: ‘De Arabieren en de mawālī[2] zijn bij ons gelijk.’ Ze 

kennen de Arabieren geen recht of deugd toe en houden niet van 

hen. Sterker nog, ze haten de Arabieren en koesteren wrok, afgunst 

en haat jegens hen in hun harten. Dit is een afschuwelijke uitspraak, 

die ingevoerd werd door een man uit Irak, en hij werd hierin ge-

volgd door een kleine groep, waarna hij daarop werd gedood. 

 

 

[1] Al-ʾAzhariyy (370 NH) zei in Tahdhīb al-Lughah (3/277): “Ḥarawrāʾ: een plek net buiten al-Kūfah waar al-
Ḥarūriyyah van de Khawārij aan toegeschreven werden. Daar vond hun eerste taḥkīm (oproep tot oordeel) 
en bijeenkomst plaats toen zij tegen ʿAliyy ingingen.”  

Deze naam is tevens vermeld door de Moeder der Gelovigen ʿ Āʾishah , zoals overgeleverd is in Ṣaḥīḥ 
al-Bukhāriyy (310) en Ṣaḥīḥ Muslim (335) “van Muʿādhah, dat een vrouw aan ʿĀʾishah vroeg: ‘Dient een 
van ons haar gebed van de dagen van haar menstruatieperiode in te halen?’ ʿĀʾishah zei: ‘Ben jij soms een 
Ḥarūriyyah? Als een van ons in haar menstruatieperiode zat in de tijd van de Boodschapper van Allāh , 
dan werd zij niet bevolen om het in te halen.’” 

[2] Mawālī: vrijgelaten (voormalige) slaven 

107 U �
 �1�� �� 	8 �-� ��� 	H��: 	� 	+� �( �f 
 

█ : �*�: 	+- �
 �q� ��� U �H� �+ �- �
 �� �4 �5�� �2 �5 �-  
  

█  	F	�O� ��������  �i� �������q ������������<��  �2 ��5 �-  : �* �������� 	+� �,� �E� �-  	���  
  � ��5 �� ��?�) �� �- 	4�: 	-� ���� �E� ����� ���� �2� �p �(�� �- U 	Z �+ �,� �E�

U 	*�# 9!�� �- 	_ �̀ �1 	 �V� �� 	8  
  

█  	��� �m �� �����Q�� �i� �����q ������������<�� �2 �5 �- : �* �����: 	� �����Q�#�� �-
U ;� 	+- �
� �"� �
 	8� �'  

  

█  U �����	� 	��� 	^� 	��� �' �i� �q �<�� �2 �5 �- : �*�A 	���� 	 �V� �-  
  

█  	���  �C �-� �C �i� ����q ������������<�� �2 �5 �- : �* ����: 	
 �� 9�����������D�� �-
 �
 �?9#�� � U 	2�> 	? ��� �� 	8 Y
 �� 	< �I��	� : �@ �� �4A	� � 	� 	K�  

  

█ U �*�A 	8 	,�� �®� �- , �*�A	�( �
�A � �­� �- , �*�A 	! �T�A�� ��� �-  
    

 �K( ��	�� � ����[ , YZ� ��������������!�O , Y� 	+� �( �� 	H �N �� �5 94 ����B
� �� 	8 �K( �b 	+� ����� , 	* ����# 9�����������!>	� �* ����' �� 	���� �4 ����5�� , 	* ����>	 �­

 �� �������  , Y�� ������g��  , YÍ( ������������D��  �2 �5 �-  , �* ������� �̀ ������������� �-
U �I	� �7	� �2 �5��# �O �
 �'  

  

108U :
�
ة وب
ي�ـ ع�

0
ــ الشـ �   و�* �' ��	� �i� ��q ������������<�� �2 �5 �-

 ��� �- �i �
 �? ��� : �K(��( ���: �2 �5 �- �* �� �̀ �� �- �������� �
 ��������  	�� �(
 �N �- ,� ����� �� 	i �
 �?�>	�  �K �- �
�: �N U Y� 	����� �- � ����� �� ����# 	'
  �4 �������  , �2 � ���Ä( 9��� 	 ���¿  �N �-  , P̀ ���������������O  �2 � ���p  �K( ���O 	
 ���? ���:
 �4 	�� ��� �2� �p �K- �
 	
 ��������������: �- , �i �
 �? ��� �K( �������������	��� �:

 � �"� �- Y� �(�� � �7 �5 �- U �2	 	�(�>�� 	= �* ���������� ���� ��� �- �� ���������!
 , 	Z� �
 	�? ����  	4 �������5��  �� 	�8  Y4 �������b �+ �@ �������' �� �������L ����  , Y¡�A 	�� ���

U 	@�A �> �' �4	L ���O Y\ 	!�: Y
 ���� 	@�A �> �' �@ �?��� �3 �- 



263 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

109.  Aṣḥāb ar-Raʾy:[1] dit zijn dwalende innovators (mubtadiʿah) 

en vijanden van de Sunnah en de overlevering. Ze beschouwen de 

religie als een zaak van raʾy (opinie), qiyās (analogie[2]) en istiḥsān.[3] 

Ze gaan de āthār[4] tegen, laten de aḥādīth[5] vallen, spreken de Bood-

schapper  tegen en nemen Abū Ḥanīfah en degene die zijn uit-

spraak volgt als Imām wiens leer zij belijden en wiens standpunt zij 

innemen. Welke dwaling is duidelijker dan [het standpunt van] de-

gene die dit zegt of die zich op zoiets bevindt? Hij laat de uitspraak 

van de Boodschapper () en zijn metgezellen en volgt de mening 

van Abū Ḥanīfah en zijn metgezellen – dit is genoeg als vernieti-

gende dwaling, overtreding en verwerping.[6] 

110.  Al-Walāyah is een innovatie (bidʿah) en al-barāʾah is een inno-

vatie, en dat is de uitspraak van degenen die zeggen: ‘Wij hebben 

loyaliteit voor die-en-die en distantiëren ons van die-en-die.’[7] Deze 

uitspraak is een innovatie, dus pas op ervoor. 

111.   Wie een van deze uitspraken als standpunt draagt, erin gelooft, 

het begeert, er tevreden mee is of ervan houdt, die is tegen de Sunnah 

ingegaan en uit de Gemeenschap (Jamāʿah) getreden. Hij heeft de 
 

 

[1] Aṣḥāb ar-Raʾy: de mensen (of volgers) van opinie. 

[2] Zie passage 87, voetnoot nr. 1 en 2 inzake ar-raʾy (opinie) en al-qiyās (analogie). 

[3] Istiḥsān: iets als goed beschouwen op basis van opinie. 

[4] Āthār: meervoud van athar: een overlevering van de Profeet , een metgezel of een Tābiʿiyy. 

[5] Aḥādīth: meervoud van ḥadīth: een overlevering van de Profeet . 

[6] Zie passage 87 t/m 89 (incl. de voetnoten) in deze verhandeling. 

[7] Wat hier bedoeld wordt is wat al-ʾImām Abū Bakr al-Khallāl overleverde in zijn werk Kitāb as-Sunnah 
(763): “Abū Ṭālib zei: ‘Ik vroeg aan Abū ʿAbdillāh (Aḥmad ibn Ḥanbal): ‘Al-Barāʾah (distantiëring) is een 
innovatie, al-walāyah (liefde en loyaliteit) is een innovatie en ash-shahādah (getuigen) is een innovatie?’ 
Hij (Aḥmad) zei: ‘Al-Barāʾah is dat je je distantieert van een van de metgezellen van de Boodschapper van 
Allāh , al-walāyah is dat je liefde en loyaliteit hebt voor sommige [metgezellen] terwijl je anderen laat, 
en ash-shahādah is dat je over iemand (van de moslims) getuigt dat hij in het Vuur is.’’” 

 Al-ʾImām Ibn Baṭṭah al-ʿUkbariyy (387 NH) zei in zijn werk al-ʾIbānah aṣ-Ṣughrā (528): “Ash-Shahādah 
is een innovatie, al-barāʾah is een innovatie en al-walāyah is een innovatie. En ash-shahādah is dat een 
persoon over iemand (van de moslims) – over wie geen berichtgeving gekomen is – getuigt dat hij in het 
Paradijs of het Vuur is; al-walāyah is dat een persoon liefde en loyaliteit heeft voor een groep (moslims) 
en zich distantieert van een andere groep (moslims); en al-barāʾah is dat een persoon zich distantieert van 
een groep die zich op de Islam en de Sunnah bevindt.” 

109  U : 	��� �
��� �i� ������q ������������<�� �-    Y* ������' 	� ������L ��� ��8  �2 ��5 �-
  ��: ;��� �K �- �
�: , 	
��� �E� �- 	*�# 9���������!�� �H� �� �'�� , Y� �̀ �����������
 �K( ��	��� �� �2 �5 �- U�P�� �����������! �q	L �����������1� �- � P����������1��A	� �- �P¯�� �+
 �n ����'  �K- 9C �
 ����: �- �������: 	� � ������"�  �K( ����> 	���g ����� ����: �-  �+� ������$ �|�

  	�( ������1 �
�� ����� �� �8 �- �* ��A	# �� ��) �� �K- �7 	f�L �: �- ,
 �( ��	�  U �2	 	p �( ��	� �K(��( ���: �- �2 	T	#: 	�	� �K(�#: 	��: � P8� �8	� 	@	�

 �n �' �K� �B �-�� � �7� 	� ����� ��� 	� � � �)�0	� �* �� �̀ ������������ 9��0�O
  ,� �7 ������5 	4 ������h 	�����8 ±  	�( ����������������1 �
�������  �� �( �������  �£ � �r ������:  °

 ? 	@	�� �q ���<�� �- �* ��A	# �� 	%�� ���� �+ �F	��L �: �- 	@	�� �q ���<�� �-
  ¢ �� �S�O U� �C �+ �- �P���A ���j �- �P:	C �
 �8 ��A �] � �7� 	�  

 

110  U �2 �5 �- U Y* ��' ��	�� �m �H� � ����� �- , Y* ��' ��	�� �* ��: �N �(��� �-
 �� 	��8  �� � �� ���L ���� �- � P������� �̀ ���O  �� �( ���L ����  : �K( ����( ���� ���:  ����: 	7 ���������

U �c- �+ �7 ����O Y* �' ��	� �� �( �� ��� � �7 �5 �- U �K �̀ �O 
 

 

111  U �� 	8 �H ��������� �l�������	� ����� �� �
�O �-�� 	4: 	-���� �E� 	c 	7 �5 
  �� ������O :� ����T�� ���� �-�� � ����T�A 	����������� �+ �-�� � � ����Ì 	( �5 �-�� � ����5a �+
 �
��� �E� �£ �
�3 �- 	* �' �u� �o� �� 	8 �� �
 �� �- �*�# 9!�� �s��� �� 



264  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

overlevering verlaten en afwijking als standpunt ingenomen en hij 

is in innovatie vervallen en van het pad geraakt. En ons succes komt 

enkel van Allāh, op Hem vertrouwen wij, bij Hem zoeken we hulp 

en er is geen verandering of kracht behalve met Hulp van Allāh. 

112.  De mensen van begeerten, innovaties en afwijking hebben af-

schuwelijke en lelijke namen verzonnen, die zij als benaming gaven 

aan de mensen van de Sunnah (Ahl as-Sunnah). Ze willen hen daar-

mee in diskrediet brengen, beschimpen, belasteren en vernederen 

bij de dwazen en de onwetenden:[1]
 

113.  Wat betreft de Murjiʾah, zij noemen de mensen van de Sunnah: 

shukkāk.[2] De Murjiʾah hebben echter gelogen, want juist zij zijn 

degenen die zich op twijfel en ontkenning bevinden. 

  
 

[1]  Al-ʾImām Abū ʿUthmān aṣ-Ṣābūniyy ash-Shāfiʿiyy (449 NH)  zei in zijn bekende werk over de geloofs-
leer, ʿ Aqīdat as-Salaf wa Aṣḥāb al-Ḥadīth (p. 305), na het vermelden van enkele benamingen die de mensen 
van innovatie aan Ahl as-Sunnah geven: “Dit is allemaal ʿaṣabiyyah (fanatisme). Er is maar één naam die 
past bij Ahl as-Sunnah en dat is Aṣḥāb al-Ḥadīth (de mensen van de overleveringen). Ik heb gezien dat de 
mensen van innovaties inzake deze benamingen die zij aan Ahl as-Sunnah hebben gegeven, eenzelfde 
soort methode bewandelen als die de afgodenaanbidders bewandelden met betrekking tot de Boodschapper 
van Allāh . 

“Zij deden verschillende uitspraken over hem (): sommigen noemden hem een tovenaar (sāḥir), ter-
wijl anderen hem een waarzegger (kāhin), een poëet (shāʿir), een bezetene (majnūn), een getroffene (maftūn) 
of een vervaardiger van onwaarheden en een leugenaar noemden. De Profeet  was echter vrij en ver 
verwijderd van deze onteringen, en hij was niets anders dan een uitverkoren Boodschapper en een Pro-
feet. Allāh  zei (vert.): �Kijk hoe zij vergelijkingen van jou maakten, waardoor zij dwalen en geen weg (naar 
de Waarheid) kunnen vinden. {48}� [al-ʾIsrāʾ 17:48].  

“Zo hebben de innovators (al-mubtadiʿah) – moge Allāh hen vernederen – ook verschillende uitspraken 
gedaan over de dragers van de berichtgevingen van de Profeet , de overbrengers van zijn āthār (over-
leveringen) en de overleveraars van zijn aḥādīth (overleveringen) die hem () volgen en zijn Sunnah als 
leiding nemen. Sommigen van hen noemden hen ḥashwiyyah, terwijl anderen hen mushabbihah, nābitah, 
nāṣibah of jabriyyah noemden. De mensen van de overleveringen (Aṣḥāb al-Ḥadīth) zijn echter vrij van 
deze onteringen en ze zijn rein, puur en godvrezend. Ze zijn niets anders dan de mensen van de verlich-
tende Sunnah en de correcte methodiek [...]” De voorgenoemde benamingen zullen verderop aan bod 
komen. 

[2] Shukkāk (twijfelaars) is een naam die door de Murjiʾah gegeven wordt aan Ahl as-Sunnah, omdat Ahl as-
Sunnah zeggen: “Ik ben een muʾmin (gelovige), in shāʾ Allāh (als Allāh het wil)”, terwijl de Murjiʾah geen in 

shāʾ Allāh toevoegen en dit als twijfel beschouwen. Dit is valsheid, want de term muʾmin (gelovige) duidt op 
de complete, vervolmaakte Īmān. Zie passage 2 t/m 14 (met name passage 4, incl. de voetnoot). 

 

 	� �' ��� �, �- 	* ��' ��	�� ��� 	= �4 ��� �C �- 	� �̀ 	 �®�	�� ��� ��� �-
 	@��A �> �' ,	��	�� �N	� � ��# ��A	O �(�3 � ��8 �- U 	e: 	
�g��  ���# �> �B �(�3

U	 ���	� �N	� �m �(�� �N �- �� �( �� �N �- ��# �?�L1�� 	@	� �-  
 

 

112  U 	� �� 	������ ��� �-  	H � �( �5� �E� �4 ������5��  �Î �� ���������  �� ������� �-
 �� 	� �( 9
 �������!�O P* �qA	� �� P* �?A	# �������R �H �u �������1�� 	� �̀ 	 �®� �-

 �2 �T���A �' �I	� �7	� �K- ��: 	
�: , 	*�# 9���!�� �4 �5�� �� �?�g�� �-
  �� ������# 	' �2	 	�  �H� �+ �, 	 �V� �- �2 	TA	O  �* ������?A	� �(��� �- �2 	T�A �> �'

: 	�� �T� �o� �- 	H� �T �� 9!��  
 

113  U ��� � �8�0�O  �4 �5�� �K( 9
 �������!�: �2� �Ä	¥�O : �*�� 	b �
 �
������������������
  �2 �5 �4�� , �*�� 	b �
� �­� 	.�� �7 �B �- U� PB� �S ���������R : 	*�# 9��������!��

: 	7 �S�L��	� �- ;I �l��	� �� �-��U 	6  



265 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

114.  Wat betreft de Qadariyyah, zij noemen de mensen van de Sun-

nah en de bevestiging:[1] mujbirah.[2] De Qadariyyah hebben echter 

gelogen, want juist zij zijn degenen die zich op leugens en afwij-

king bevinden. Ze ontkennen de Macht van Allāh over Zijn schep-

ping en zeggen datgene over Hem wat niet gepast is met betrek-

king tot Hem . 

115.  Wat betreft de Jahmiyyah, zij noemen de mensen van de Sunnah: 

mushabbihah.[3 ] De Jahmiyyah – de vijanden van Allāh – hebben 

echter gelogen, want juist zij zijn degenen die zich op at-tashbīh 

(vergelijking) en ontkenning bevinden. Ze verzonnen leugens over 

Allāh �, spraken valsheid en verzinsels uit over Hem en werden 

ongelovigen volgens hun eigen uitspraak.[4] 

 

[1] De bevestiging van de Voorbeschikking; i.e. de mensen die de Sunnah volgen en de Voorbeschikking bevestigen. 

[2] Mujbirah (compulsionisten) – of soms Jabriyyah (afkomstig van jabr, wat ‘dwang’ betekent) – is een bij-
naam die de Qadariyyah (degenen die de Voorbeschikking [al-Qadar] ontkennen) geven aan Ahl as-Sun-
nah, omdat Ahl as-Sunnah geloven dat Allāh de daden van de dienaren voorbepaald en geschapen heeft, 
terwijl de dienaren een eigen wil hebben, die ondergeschikt is aan de Wil van Allāh. De Qadariyyah be-
weren foutief dat dit betekent dat de dienaren gedwongen zijn in hun daden, waardoor zij Ahl as-Sunnah 
deze bijnaam geven. De sekte die werkelijk gelooft dat de dienaren géén eigen wil hebben en gedwongen 
zijn in hun daden, staan bij Ahl as-Sunnah bekend als de Jabriyyah. 

[3] Mushabbihah (vergelijkers) is een bijnaam die de Jahmiyyah – en hun subsektes zoals de Ashāʿirah en de 
Māturīdiyyah – geven aan Ahl as-Sunnah, omdat Ahl as-Sunnah de Eigenschappen van Allāh bevestigen 
waarmee Hij Zichzelf heeft beschreven of waarmee Zijn Boodschapper  Hem heeft beschreven, zonder 
verdraaiing of ontkenning. Volgens de Jahmiyyah staat dit gelijk aan het vergelijken van Allāh met Zijn 
schepselen. 

[4] Al-ʾImām ad-Dārimiyy (280 NH)  zei in an-Naqḍ ʿ alā'l-Marīsiyy (p. 129): “Hoe beschouw jij (i.e. al-Marīsiyy) 
het als toegestaan om de mensen van de Sunnah en de mensen van kennis over de Heilige Eigenschappen 
van Allāh, mushabbihah te noemen, wanneer zij Allāh beschrijven met datgene waarmee Hij Zichzelf be-
schreef in Zijn Boek, aan zaken waarvan de namen tevens voorkomen bij de eigenschappen van de kin-
deren van Ādam, zonder een hoedanigheid te bepalen (takyīf), terwijl jij jouw ilāh (aanbedene) inzake Zijn 
Twee Handen, Zijn Gehoor (Samʿ) en Zijn Zicht (Baṣar) vergelijkt met een blinde en geamputeerde en jij 
– inzake jouw maʿbūd (aanbedene) – je datgene inbeeldt wat jij je inbeeldt bij een blinde en geampu-
teerde? Jouw maʿbūd (aanbedene) is volgens jouw bewering dus een geamputeerde en incomplete, een 
blinde zonder zicht, een stomme zonder spraak, een dove zonder gehoor, een geamputeerde zonder twee 
handen en een verlamde die niet kan bewegen.  

“Dit is niet de beschrijving van de Ilāh (Aanbedene) van de verrichters van het gebed. Dus wie bevindt 
zich hier nu op een verschrikkelijke methodiek: jij in het vergelijken van jouw ilāh (aanbedene) met deze 
blinden en geamputeerden, of deze mensen die jij mushabbihah noemt wanneer zij Hem zonder vergelijking 
beschrijven met datgene waarmee Hij Zichzelf beschreven heeft? Ware het niet dat deze term (mushabbihah) 
de beproeving van de Jahmiyyah is waarmee zij de gelovigen spottend een bijnaam geven, dan hadden 
wij niemand mushabbih genoemd behalve jou, vanwege de walgelijkheid van jouw vergelijking.” 

114 U �4 ������5�� �K( 9
 ������!�: �2� �Ä	¥ ������O : �* ������: 	+ �� �� ��� � ������8�� �-
 	.�� �7 ����������������B �- U Pm � 	� � ����������������� : 	�� ����������������� �$ 	 �V� �- 	*�# 9���������������!��
 	i 	7 �������������������S���	� �� �-�� �2 �������������������5 �4 �������������������� , �* �������������������: 	+ �� �� ���
 	@ 	��������� �> �� �� ���������' 	^� �m �+ �� ���������� � �( �����������{ �� ; 	� �̀ 	 ���������®� �-

 �@ �� �4 �5�0	� �ª�A �� � �8 �@ �� �(����� �-U  
 

 

115  U �-  �4 ����5�� �K( 9
 ������������!�: �2� �Ä	¥ ����O : �* ����A 	
 �T� �o� � ����8��
 �H� �� ��'�� �*��A 	
 �T� �o� 	.��� �7 ��B �- U P* ��T;� ������������l �8 : 	*��# 9�����������!��
 U 	6���: 	7 ����S�L�� �- 	@���A	� ������������l�L�� 	���� �� �-�� �2 �5 �4 ����� ,	^�

 	^� �n �' � �- � �r�O��  	^� �n �' �(��� ��� �- �i 	7 ��S���
 �
 �� �B �- �I�O 	 �V� �- �+- 9X��U �2	 	p �(�� 	= �-  



266  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

116.  Wat betreft de Rāfiḍah, zij noemen de mensen van de Sunnah: 

nāṣibah.[1] De Rāfiḍah hebben echter gelogen, want juist zij zijn de-

genen die deze naam verdienen, aangezien zij zich vijandig opstel-

len tegenover de metgezellen van Muḥammad  door hen te bele-

digen en te beschimpen, onwaarheden over hen te zeggen en hen 

toe te schrijven aan onrechtvaardigheid. Ze doen dit uit leugenach-

tigheid, onrecht en brutaliteit tegenover Allāh � en uit minachting 

voor het recht van de Boodschapper . En dit terwijl – bij Allāh – 

zij degenen zijn die het verdienen om bespot te worden en dat er 

wraak tegen hen genomen wordt. 

117.  Wat betreft de Khawārij, zij noemen de mensen van de Sunnah 

en de Gemeenschap (Ahl as-Sunnah wa'l-Jamāʿah): murjiʾah. De 

Khawārij hebben echter gelogen met hun uitspraak, want juist zij 

zijn de Murjiʾah. Ze beweren dat zij de enigen zijn die zich bevinden 

op geloof en waarheid en dat degenen die van hen afwijken, onge-

lovigen zijn.[2] 

118.  Wat betreft de mensen van ar-raʾy en al-qiyās,[3] zij noemen de 

mensen van de Sunnah: nābitah[4] en ḥashwiyyah.[5] De mensen van  

 

[1] Nāṣibah (vijandigen) of nawāṣib is een naam die de Rāfiḍah aan Ahl as-Sunnah geven omdat zij valselijk 
beweren dat Ahl as-Sunnah vijandig zijn tegen de familie van de Boodschapper van Allāh . Al-ʾImām 
Ibn Taymiyyah  zei in verhandeling [16] Al-ʿAqīdah al-Wāsiṭiyyah (passage 65-66; Majmūʿ al-Fatāwā 
3/154): “Zij (Ahl as-Sunnah) distantiëren zich van: de methode van de Rawāfiḍ die de metgezellen haten 
en beschimpen, en de methode van de Nawāṣib die de familie (van de Profeet ) schaden (pogen te) 
berokkenen met woorden of daden. En ze onthouden zich van de geschillen die tussen de metgezellen 
hebben plaatsgevonden…” 

[2] De Khawārij noemen Ahl as-Sunnah murjiʾah omdat Ahl as-Sunnah de pleger van een grote zonde (die 
lager is dan ongeloof) als een moslim met een zwakke Īmān beschouwen en hem niet tot ongelovig ver-
klaren. De Murjiʾah verklaren hem ook niet tot ongelovig, maar zij beschouwen hem als een moslim met 
een complete Īmān, terwijl de Khawārij zijn Īmān als ongeldig beschouwen en hem tot ongelovige ver-
klaren.  De Khawārij bouwden dit op hun principe dat al-ʾĪmān één onverdeelbaar geheel is en dat het 
wegvallen van een deel van al-ʾĪmān gelijkstaat aan het wegvallen van al-ʾĪmān in zijn volledigheid. In dit 
principe komen zij echter overeen met de Murjiʾah. De twee sektes verschillen enkel in wat zij rekenen 
onder deze onverdeelbare Īmān. 

[3] De aanhangers van ar-raʾy (opinie) en al-qiyās (analogie) die indruisen tegen de overleveringen. 

[4] Nābitah: nietige, verachtelijke mensen. 

[5] Ḥashwiyyah: afkomstig van al-ḥashw, d.w.z.: overbodige of waardeloze woorden die tegen het verstand 
ingaan en waar niet op gebouwd kan worden. Met ḥashwiyyah bedoelen zij dat Ahl as-Sunnah met al-

ḥashw spreken in zaken van de religie, door de overleveringen aan te nemen zoals deze gekomen zijn en 
niet ertegen in te gaan met het verstand. 

116 U �K( 9
 �������������!�: �2� �Ä	¥ �������������O : �* ��������������	O � �
�� � �������������8�� �-
 , �* ��������	O � �
�� 	.�� �7 ������B �- U P*�� 	�����<��� : 	*�# 9�����!�� �4 ������5��
 �(�� ����������<��� �J	� , 	2 ����������1 	N� � �7 � 	���������� �� �-�� �2 ����������5 �4 �����������

 �� ������������
 � �� �i� �q ������������<��  , �2�L ������������l�� �- �6 ������������!��
 ��	� �2 �5(�� ���������!�� �- ;e � ���������"� � �\ ���������] �2 	TA 	��������O �(��� ���������� �-

 	 �\ ���������]  �n ���������' Pm�� �
 ���������b �- Pu ���������> �̈ �- �P� 	7 ���������B , 	� �� ���������? ���
 	^��  	�( �����������1 �
�� ;e � 	����������" �PO� �� �f	L �����������1� �- ,

 �2 ���������5 �-–  	 ��� �-–  	_� �����������	L �� 	N� �- 	\	A �?�L�� 	��������� � �-��
U �2 �T�# 	8  

 

  

117  U 	*�# 9�!�� �4 �5�� �K( 9
 ��!�: �2� �Ä	¥�O : �� 	+� �(� �®� � �8�� �-
 ������� 	���b �
 ����8  : 	* ������' �u � ����o� �-  	=  �� 	+� �( � ����®� 	. ������� �7 ������B �-  U P*

  �n ��' �2� ��Ä��  �K( ��
 ��' �X ��:  , �* ������� 	�b �
� ��­� �2 ��5 �4 �������  , �2	 	�p �(���
 U Y+� �� �B �2 �T �� ��� �� �� �8 �- 	���#�� �K- �C Çe �� �- �K �u:	�  

  
 

  

118  U  �2� �Ä	¥ ��O : 	����A 	� ��� �- 	��� �
�� �i� ��q ����������<�� � ��8�� �-
 ��� �q �<�� �K(������� 9
������� �!�: U P*�: 	( �l �� �- P*�L	���������� �� : 	*��������#�� 9!������� �i����������� 



267 [10]  DE GELOOFSLEER VAN ḤARB AL-KIRMĀNIYY (HOOFDSTUK: HET STANDPUNT IN DE GELOOFSLEER) 
 

 

ar-raʾy – de vijanden van Allāh – hebben echter gelogen, want juist 

zij zijn de nābitah en de ḥashwiyyah. Ze laten de athar van de Bood-

schapper  en zijn ḥadīth,[1] spreken aan de hand van ar-raʾy (opinie), 

trekken al-qiyās (analogie) in de religie op basis van al-istiḥsān[2] en 

oordelen in tegenstrijd met het Boek en de Sunnah. Zij zijn mensen 

van innovatie, onwetenden, dwalenden en zoekers van het werel-

dse middels leugens en verzinsels.[3] 

Moge Allāh genadig zijn met de dienaar die de waarheid verkon-

digt, de overlevering volgt, zich vastklampt aan de Sunnah, de recht-

schapenen volgt en wegblijft van de mensen van innovaties en niet 

 

[1] Athar en ḥadīth betekenen hier beiden: de overlevering van de Profeet . 

[2] Istiḥsān: iets als goed of correct beschouwen. 

[3]  De madh·hab (standpunt, methodiek) van Ahl ar-Raʾy (de mensen van opinies; i.e. de madh·hab van Abū 
Ḥanīfah en zijn volgelingen) is desondanks verspreid geraakt in veel landen. Dit kende meerdere oorzaken, 
zoals ash-Shaykh ʿ Abd ar-Raḥmān al-Muʿallimiyy (1386 NH)   zei in zijn weerlegging genaamd at-Tankīl 
(1/260): “We weten reeds hoe jullie madh·hab verspreid is geraakt:  

“Ten eerste: de mensen raakten eraan gehecht omdat het de verkrijging van leiderschap vergemakke-
lijkte, zonder moeite te hoeven doen door opzoek te gaan naar de overleveringen, het aan te horen, het 
te memoriseren, te zoeken naar de overleveraars en de ʿilal (verborgen defecten) die erbij horen en derge-
lijke. Ze zagen dat het voldoende was voor een persoon om een klein deel hiervan te verkrijgen en vervol-
gens gebruik te maken van zijn raʾy (opinie), waarna iemand opeens een leider wordt. 

“Ten tweede: jullie aanhangers verkregen overkoepelende posities over de rechters, waarna ze erop 
toezagen dat niemand in de islamitische gebieden tot rechter benoemd werd, behalve degene die zich op 
hun raʾy (opinie) bevond. Hierop begonnen de mensen te streven naar (de madh·hab van) ar-raʾy zodat ze 
rechters konden worden, waarna de rechters zich inspanden om deze madh·hab te verspreiden in alle 
gebieden. 

“Ten derde: de miḥnah (de beproeving; d.w.z. in de tijd van al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal, toen de 
Jahmiyyah beweerden dat de Qurʾān geschapen is en zij de mensen en de geleerden hierin testten) werd 
tot stand gebracht door jullie aanhangers. Tijdens de regeerperiode van al-Maʾmūn, al-Muʿtaṣim en al-
Wāthiq bevonden de machten van de staat zich allemaal onder hun instructies, dus spanden zij zich in 
om hun madh·hab in de geloofsleer en de wetsleer (al-fiqh) te verspreiden in alle regio’s. Ook keerden zij 
zich tot degene die van hen afweek in de wetsleer en brachten hem allerlei vormen van schade toe. 

“Ten vierde: de niet-Arabieren begonnen de staat over te nemen, waarop zij fanatiek opkwamen 
voor jullie madh·hab vanwege raciale motieven en omdat de madh·hab het erg breed neemt met betrekking 
tot ar-rukhaṣ (permissies) en al-ḥiyal (trucs om onder regelgevingen uit te komen).  

“Ten vijfde: er volgden meerdere staten van niet-Arabieren op die zich op deze koers bevonden. 

“Ten zesde: jullie aanhangers hadden een promotiecampagne in gang gezet die zijn gelijke niet kende 
en omwille waarvan zelfs het liegen over de Profeet  toegestaan werd verklaard, zoals we terugzien in 
de boeken over al-manāqib (‘de goede eigenschappen’, d.w.z. van Abū Ḥanīfah). […]” Einde citaat. 

   �2 �5 �4 ���� ,	̂ � �H� �� ���'�� 	��� �
�� �i� ���q ����������<�� �i �7 ���B �-
  	�( ����������1 �
�� �
�� �� �( �B �
�3  , �* ����: 	( ����������l� �"� �- �* ����L	�� ����#��  

  ����: ;��������  �( �����������1� ������� �-  	��� �
���� 	������  �( ����� ������� �-  �@ ������h��: 	� ������� �-
 	i� ����L 	S��� 	� �̀ 	f	�  �( �
 �S �� �- 	K� �������������! �q	L ����������1 	N� 	����

 �' ��	� �i� �q �<�� �2 �5 �- U 	*�# 9!�� �-  , Y� �̀ �� , Y*�> �T �b , �*
U 	K��L �T�� ��� �- 	i 	7 �S���	� ��A �� �C �i �̀ �j  

 

  
��	� ����� � P���� �' �̂ � �2 	� �
�O ����������������������� �
��� �E� �F�� �3� �- ;e �q

3 �- ��������������� 	�� ����D��	� y ���L ��� �- 	*�# 9���!��	� �I ����! �
 ��������������  � 	q
 �b �- ����������������������������������������8 �£ �
�3 �- 	� ��	� ��� �4 �5�� �6��� ��� �L �!��� �Q �2 �T  

 



268  AL-ʾIMĀM ḤARB IBN ISMĀʿĪL AL-KIRMĀNIYY (280 NH) 

 

met hen zit of spreekt, strevend naar de beloning van Allāh, nabij-

heid tot Hem en het versterken van Zijn religie. En ons succes komt 

enkel van Allāh.[1]  █ 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[1]  Aan het einde van Risālat al-Iṣtakhriyy (een van de bronnen van dit werk) staat: “En van Allāh komt het 
succes. O Allāh, vernietig de valsheid van de Murjiʾah, verzwak de plannen van de Qadariyyah, verwijder 
de staat van de Rāfiḍah, roei de misvattingen van de mensen van ar-raʾy (opinies) uit, verlos ons van de 
last van de Khārijiyyah (d.w.z. Khawārij) en versnel de wraak tegen de Jahmiyyah.” 

8 �- ������������������ �� 	8 	*�� �
 ���>	� �P� �> �j �- �P�� �������!	L ��� , �2 �T�L �$ �C� �q
 	^�U	 ���	� �N	� ��# ��A	O �(�3 � �8 �- U 	@	#:	C 	,� �X �'	� �- 

 



 
 

Verhandelingen in ‘De Geloofsleer van Ahl as-Sunnah: Een selectie authen-
tieke verhandelingen van de Salaf & de klassieke Imams (tot 400 NH)’: 

1. De Geloofsleer van Sufyān ath-Thawriyy, door al-ʾImām Sufyān ath-Thawriyy (161 NH). 

2. Een Korte Geloofsleer van al-ʾImām Mālik, door al-ʾImām Mālik ibn Anas (179 NH). 

3. De Inleiding van ar-Risālah, door al-ʾImām ash-Shāfiʿiyy (204 NH). 

4. De Fundamenten van de Sunnah, door al-ʾImām al-Ḥumaydiyy (219 NH). 

5. De Geloofsleer van Qutaybah ibn Saʿīd, door al-ʾImām Qutaybah ibn Saʿīd (240 NH). 

6. De Fundamenten van de Sunnah, door al-ʾImām Aḥmad ibn Ḥanbal (241 NH). 

7. De Geloofsleer van al-Bukhāriyy, door al-ʾImām al-Bukhāriyy (256 NH). 

8. De Uitleg van de Sunnah, door al-ʾImām al-Muzaniyy (264 NH). 

9. Het Fundament van de Sunnah & de Geloofsleer van de Religie (De Geloofsleer van ar-Rāziyyayn), 
door al-ʾImām Abū Zurʿah ar-Rāziyy (264 NH) & al-ʾImām Abū Ḥātim ar-Rāziyy (277 NH). 

10. De Geloofsleer van Ḥarb al-Kirmāniyy (Het Standpunt in de Geloofsleer), door al-ʾImām Ḥarb 
ibn Ismāʿīl al-Kirmāniyy (280 NH). 

11. De Duidelijke Sunnah, door al-ʾImām Ibn Jarīr aṭ-Ṭabariyy (310 NH). 

12. Het Ḥāʾiyyah-gedicht over de Sunnah, door al-ʾImām Ibn Abī Dāwūd (316 NH). 

13. De Uitleg van de Sunnah, door al-ʾImām al-Barbahāriyy (329 NH). 

14. De Inleiding van al-Jāmiʿ (De Geloofsleer van Mālik), door al-ʾImām Ibn Abī Zayd al-Qay-
rawāniyy al-Mālikiyy (386 NH). 

15. De Inleiding van ar-Risālah, door al-ʾImām Ibn Abī Zayd al-Qayrawāniyy al-Mālikiyy (386 NH). 

Appendix: 

16. Al-ʿAqīdah al-Wāsiṭiyyah (De Wāsiṭische Geloofsleer), door al-ʾImām Ibn Taymiyyah (728 NH). 

17. De Geloofsleer van Ibn ʿ Abd al-Wahhāb (De brief aan de inwoners van al-Qaṣīm), door al-ʾImām 
Muḥammad ibn ʿAbd al-Wahhāb (1206 NH). 


	[10] De Geloofsleer van al-'Imam Harb al-Kirmaniyy (280 NH) (Het Standpunt in de Geloofsleer) [Islamhuys]
	Lijst rasail



